


i 

 

SISI KELAM 

ILMU KALAM 

Menyingkap Tabir Misteri 

yang Belum Terungkap 
  

 

 

 

 

Dr. Hendra Oktafia Saputra, Lc., M.S.I 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 
PT. PENA PERSADA KERTA UTAMA 



ii 

 

SISI KELAM 
ILMU KALAM 

Menyingkap Tabir Misteri 
yang Belum Terungkap 

 
 

Penulis: 
Dr. Hendra Oktafia Saputra, Lc., M.S.I 

 
ISBN: 978-623-167-948-2 

 
Design Cover: 

Yanu Fariska Dewi 
 

Layout: 
Eka Safitry 

 
PT. Pena Persada Kerta Utama 

Redaksi: 
Jl. Gerilya No. 292 Purwokerto Selatan, Kab. Banyumas  

Jawa Tengah.  
Email: penerbit.penapersada@gmail.com 

Website: penapersada.id. Phone: (0281) 7771388 
 

Anggota IKAPI: 178/JTE/2019 
 

All right reserved 
Cetakan pertama: 2024 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Hak cipta dilindungi oleh undang-undang. Dilarang  
memperbanyak karya tulis ini dalam bentuk dan cara apapun  

tanpa izin penerbit 

mailto:penerbit.penapersada@gmail.com


iii 

 

نِ ٱ للِّ ٱ﴿ بِسۡمِ   ﴾ لرَحِيمِ ٱ  لرَحمۡ َٰ

MUQADDIMAH 

 

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا،  

من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن  

 عبده ورسوله،  أما بعد
ً
 ... محمدا

Segala puji bagi Allah, kita memuji-Nya, meminta pertolongan-Nya, 

memohon ampunan-Nya, dan bertaubat kepada-Nya. Kami berlindung 

kepada Allah dari kejahatan diri kami dan dari kejelekan amal perbuatan kami. 

Barangsiapa yang diberi petunjuk oleh Allah, maka tidak ada yang dapat 

menyesatkannya, dan barangsiapa yang disesatkan oleh-Nya, maka tidak ada 

yang dapat memberi petunjuk kepadanya. Aku bersaksi bahwa tidak ada 

Tuhan selain Allah, Yang Maha Esa, tidak ada sekutu bagi-Nya, dan aku 

bersaksi bahwa Muhammad adalah hamba dan Rasul-Nya. Setelah itu, 

Sesungguhnya Allah Ta'ala mengutus Muhammad  صلى الله عليه وسلم dengan 

petunjuk dan agama yang benar, beliau tidak meninggal dunia kecuali 

setelah Allah menyempurnakan kebaikan dengan perantraan beliau 

dan menyempurnakan agama dengan perantaraan beliau (juga). Dan 

Allah meninggalkan manusia di atas ajaran yang bersih yang tidak ada 

yang melenceng darinya pasti akan tersesat.  

Setiap berlalunya zaman kenabian, maka semakin langka pula 

para pengusung agama yang adil dimana mereka yang menyangkal 

perubahan para ekstremis dan membongkar (syubhat) orang yang 

melakukan kepalsuan dalam agama, dan menepis penafsiran agama 

dari orang-orang jahil.1 

Dan setelah mereka, muncullah generasi baru, sementara 

wilayah kekuasaan Islam semakin meluas, sehingga menyusuplah 

berbagai bangsa, suku, agama, dan filsafat ke dalam Islam, yang 

mengakibatkan sebagian keyakinan mereka merembes ke dalam 

barisan umat Islam dan menimbulkan perdebatan tentang prinsip-

prinsip agama. 

Setelah itu mulailah sebagian dari kelompok yang beragam 

keyakinan dan mazhab itu berdebat dan berdiskusi secara intelektual 

 
1 . https://salafcenter.org/185. 



iv 

 

berdasarkan budaya dan latar belakang keagamaan sebelumnya, 

terutama mereka yang keimanan belum benar-benar menancap di hati 

mereka dan belum sepenuhnya terbebas dari sisa-sisa keyakinan 

sebelumnya, lagi pula sebagian mereka adalah orang non Arab yang 

tidak menguasai bahasa Arab padahal ia merupakan alat untuk  

memahami Alquran. Para imam telah memperingatkan tentang 

konsepsi yang salah ini di kalangan orang asing. 

Jika kita perhatikan dengan seksama masalah-masalah yang 

muncul di antara umat Islam dan melibatkan berbagai diskusi dan 

perdebatan, kita akan menemukan bahwa masalah-masalah itu tidak 

muncul dengan jelas kecuali setelah umat Islam Arab berbaur dengan 

orang-orang dari agama dan mazhab lain, baik secara langsung seperti 

melalui penaklukan Islam atau tidak langsung melalui terjemahan 

peradaban dan pemikiran yang menyesatkan dari buku-buku bangsa 

Yunani. 

Dan sebagai  dampak dari fenomena itu, muncullah berbagai 

macam aliran dan mazhab, masing-masing mengembangkan 

keyakinan yang tidak dinyatakan oleh para pendahulu umat ini, 

dimana mereka mengandalkan akal-akalan semata dan menjadikan 

nash-nash syariat sebagai bahan penelitian dan pengkajian seperti 

objek kajian biasa, oleh karena itu orang-orang seperti ini dinamakan 

ahli bid’ah dan para pengikut hawa nafsu karena mereka mengikuti 

hawa nafsu mereka ketimbang syriat pent.2  

Demikianlah berlalunya generasi gemilang dan dimulainya 

diskusi oleh para pendahuli Muktazilah, karena merekalah orang-

orang yang pertama kali hanyut dan meneyelami persoalan kalam 

pada masa Wasil bin 'Ata', dan mereka dikenal oleh para Salaf sebagai 

"ahl al-kalam" (Teolog), dan modus mereka  melakukan itu adalah 

untuk membela Islam namun tidak menggunakan dalil syar'i, bahkan 

mereka malah menciptakan argumentasi dan metode yang mereka 

anggap rasional sehingga mereka justru lebih banyak merusak  (Islam) 

daripada memperbaikinya.  

Mereka  ibarat orang yang ingin menyerang musuh namun 

tanpa aturan syariat (senjata), sehingga mereka tidak berhasil 

menaklukan negeri (musuh), mereka malah tidak menjaga negeri 

 
2 . Lihat, Al I’tisham, Imam Syatibi, tahqiq Rasyid Ridho, 1980M, (2/102-103) 



v 

 

mereka sendiri, akan tetapi mereka menjadikannya di bawah 

kekuasaan musuh sehingga mereka diperangi musuh setelah mereka 

tidak mampu lagi melawannya.3 

Masalah-masalah yang muncul dan metode yang 

dikembangkan tidak hanya diajukan untuk pengkajian dan diskusi 

tetapi juga telah dihadapi dengan keras oleh para ulama Salaf dengan 

argumen yang kuat dan mereka memperingatkan tentang 

pemeluknya dan membid'ahkannya serta melarang bergaul dengan 

mereka karena kebatilan dalam metode mereka.  

Ibnu Taymiyyah berkata: "Ulama Salaf dan dan para imam telah 

mencela orang-orang ahli kalam karena pendapat mereka 

bertentangan dengan kitab dan sunnah, dimana di dalamnya terdapat 

kebatilan dalam berargumen dan ketentuan hukum yang 

mengakibatkan penolakan sebagian ajaran Rasul dan membuka celah 

bagi musuh untuk menguasai kaum Muslimin dengan argumentasi 

mereka yang lemah.4 

Ilmu Kalam telah melewati beberapa fase namun belum muncul 

pada zaman para Sahabat dan Tabi'in, kemudian   muncul fase dimana 

konsep berpikir rasional dalam pembentukan keyakinan secara 

filosofis hingga muncul fase dimana ilmu kalam diakui dan dihormati 

oleh para penguasa dan pemerintah seperti pada masa Alma'mun. 

Dan kondisi itu lebih menonjol lagi pada abad keempat Hijriyah di 

tangan Abu al-Hasan Al-Asy'ari (324 H) ketika membantah 

Mu'tazilah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
3 . Lihat, Syarah Aqidah Ishfahaniyyah, Ibnu Taimiyah, (63-57) 
4 . Ibid, hal. 63 



vi 

 

 

DAFTAR ISI 

 
MUQADDIMAH ................................................................................... iii 

DAFTAR ISI ........................................................................................... vi 

BAB 1 HAKIKAT ILMU KALAM .......................................................1 

A. Definisi Ilmu Kalam ............................................................1 

B. Beberapa Catatan Terhadap Pandangan Ahli 

Kalam Dalam Mendefinisikan Ilmu Kalam .....................3 

C. Perbedaan Ilmu Kalam dengan Ilmu Filsafat dan 

Mantiq (Logika) ...................................................................4 

BAB 2 NAMA-NAMA ILMU KALAM ..............................................7 

A. Fiqih Al-Akbar .....................................................................7 

B. Al-Aqīdah atau Al-Aqāid ...................................................7 

C. At-Tauhid ..............................................................................8 

D. Ushul Ad-Din .......................................................................9 

E. Ilmu Al-Kalam ................................................................... 10 

BAB 3 PERKEMBANGAN ILMU KALAM ..................................... 12 

A. Era Kenabian dan Permulaan Islam ................................ 12 

B. Masa Para Sahabat ............................................................. 14 

C. Setelah Berakhirnya Era Khalifah Rasyidin ................... 15 

D. Fase Penulisan dan Pembukuan Ilmu Kalam ................ 16 

BAB 4 FAKTOR YANG MEMPENGARUHI 

PERKEMBANGAN ILMU KALAM ..................................... 20 

A. Faktor Pertama : Gerakan Penerjemahan ....................... 20 

B. Faktor Kedua : Adanya Gesekan Langsung Antara 

Umat Islam Dengan Umat Yang Berbeda Agama 

Dan Aliran. ......................................................................... 22 

C. Faktor Ketiga : Lemahnya Iman ...................................... 23 



vii 

 

BAB 5 OBJEK PEMBAHASAN ILMU KALAM ............................. 25 

A. Masalah Aqidah................................................................. 26 

B. Masalah Bagaimana  Cara Penjagaan Terhadap 

Agama Dan Melindunginya dari Ajaran yang 

Menyimpang ...................................................................... 27 

BAB 6 SIKAP PARA SALAF TERHADAP ILMU KALAM .......... 30 

A. Fenomena dan Prihal Aktifis Ilmu Kalam ..................... 30 

B. Kecaman Ulama Salaf Terhadap Pegiat Ilmu 

Kalam .................................................................................. 32 

BAB 7 SEJARAH PERKEMBANGAN, MAZHAB, DAN  

KRITIKAN TERHADAP FILSAFAT YUNANI .................. 35 

A. Definisi Filsafat .................................................................. 35 

B. Sejarah Perkembagan Filsafat Yunani ............................ 36 

C.  Kritikan Umum Terhadap Filsafat Yunani .................... 50 

BAB 8 PENGARUH FILSAFAT YUNANI TERHADAP 

FILSUF MUSLIM .................................................................... 52 

A. Teori Al Farabi ................................................................... 53 

B. Ibnu Sina ............................................................................. 56 

C. Pengaruh Filsafat Yunani terhadap Filsuf Muslim ....... 57 

BAB 9 PENGARUH FILSAFAT YUNANI  TERHADAP 

AHLI KALAM (MU'TAZILAH DAN ASYA’IRAH) ......... 59 

A. Pengaruh Filsafat Yunani Terhadap Mu’tazilah ........... 59 

B. Pengaruh Filsafat Yunani Terhadap Asy’ariah ............. 61 

BAB 10 KENYATAAN PAHIT AQIDAH ASY’ARIYAH ............... 70 

A. Asy’ariyah Mengakui Bahwa Aqidah Mereka 

Bukan Aqidah Salaf dan Mengakui Bahwa Jalan 

Salaf Lebih Selamat ........................................................... 70 

B. Aqidah Asy’ariyah Murni dibangun di Atas Akal ....... 80 

BAB 11 KENYATAAN PAHIT AQIDAH ASY ARIYYAH (3-4) .... 87 



viii 

 

A. Akal yang Menjadi Sumber Aqidah Mereka Justru 

Menjadikan Kebanyakan Aqidah Mereka Tidak 

Masuk Akal dan Bertentangan dengan Fitrah 

Manusia yang Berakal Sehat. ........................................... 87 

B. Asy’ariyyah Mengaku Membantah Aqidah 

Jahmiyyah dan Muktazilah, Namun Ternyata 

Mereka Banyak Sepakat dengan Jahmiyyah dan 

Muktazilah ........................................................................ 102 

BAB 12 KENYATAAN PAHIT AQIDAH ASY’ARIYYAH (5-6) .. 107 

A. Ternyata Para Pendahulu Kaum Asy’ariyyah 

Mutaakhirin adalah Jahmiyyah dan Muktazilah ........ 107 

B. Mereka Mengaku Pengikut Abul Hasan al-Asy’ari 

Namun Ternyata Abul Hasan Akidahnya Tidak 

Sama Seperti Mereka ....................................................... 114 

BAB 13 SANGGAHAN TERHADAP DOKTRIN SIFAT 20 

DALAM AQIDAH ASY'ARIYYAH .................................... 123 

A. Sejarah Singkat Paham Asy'ariyah ................................ 123 

B. Perkembangan Permikiran Teologi Asy'ariyyah ........ 124 

C. Klasifikasi Sifat 20 ............................................................ 124 

D. Uraian Pembagian Sifat 20 ............................................. 125 

E. Sanggahan Terhadap Pemahaman Asy’ariyyah ......... 127 

F. Kesimpulan ....................................................................... 134 

BIOGRAFI PENULIS .......................................................................... 135 

 

 

 

 



1 

 

BAB 1 

HAKIKAT ILMU KALAM 

 

 

 

A. Definisi Ilmu Kalam 

Para ahli kalam (teolog) berbeda pendapat tentang definisi 

ilmu Kalam karena perbedaan sudut padang mereka, secara umum 

definisi tersebut terkumpul dalam 3 pandangan : 

1. Pandangan pertama mendefinisi ilmu Kalam berdasarkan 

aspek tujuan dibuatnya ilmu Kalam  

Yaitu ilmu yang bertujuan untuk mempertahankan 

aqidah Ahlus Sunnah dan bantahan terhadap Ahlul Bid’ah serta 

menyingkap tabir tipu daya mereka.  

Menurut Ibnu khaldun ilmu Kalam ialah ilmu yang 

mencakup argumen rasional yang membentengi aqidah 

keimanan dan membantah golongan ahlul bid’ah yang 

menyimpang lagi menyeleweng dari pemahaman aqidah ahlus 

sunnah5. 

Pendapat Ibnu Khaldun selaras dengan pendapat imam 

al Ghazali (wafat 505 H) dalam kitabnya al-Munqidz Minad 

Dholal yang mengatakan bahwa;  

“Ilmu Kalam digunakan sebagai penjaga aqidah Ahlus 

Sunnah dari tipu daya Ahli Bid’ah. Allah  جل جلاله menyampaikan 

kepada hambanya melalui lisan Rasullah صلى الله عليه وسلم bahwa aqidah yang 

benar itu adalah aqidah bermanfaat untuk kemaslahatan agama 

dan dunia mereka, sebagaimana yang tertulis dalam al-Qur’an 

dan hadis, kemudian syaitan pun mengispirasikan ke dalam 

hati para Ahli Bid’ah tentang perkara yang bertentangan 

dengan as sunnah, sampai-sampai mereka nyaris mengecoh 

orang-orang yang beraqidah lurus. Maka saat itulah Allah جل جلاله 

memunculkan golongan Mutakallimin (para teolog) dan 

 
5. Kitab Diwan Mubtada Wa Khobar Fi Tarikh al Arab wa al Barbar Wa Man 

Asarahum Min dzi Sya’nil Akbar, penulis : Ibnu Khaldun, Cet. 2, Daar  al Fikr, Beirut 
,1408 H/1988 M. 



2 

 

memotivasi mereka untuk membela as sunnah dengan retorika 

yang bijak untuk  membongkar tipu daya Ahli Bid’ah yang 

sengaja membuat hal-hal baru yang tidak cocok lagi dengan as 

sunnah sudah yang ada. Maka dari situlah muncul ilmu Kalam 

beserta aktifisnya6.  

Golongan ini mendikan ilmu Kalam  hanya sebatas bagi 

Ahlus Sunnah saja. 

 

2. Pandangan kedua, menjadikan ilmu Kalam sebagai suatu 

ilmu yang berlaku untuk semua golongan yang berafiliasai 

kepada Islam. 

Menurut al-Baidowi (wafat 685 H) ilmu Kalam adalah 

ilmu yang memberikan kemampuan untuk menetapkan aqidah 

agama Islam dengan mengajukan argument guna melenyapkan 

keraguan yang ada.7  

Pendapat ini dikuatkan juga oleh 'Addhud din al Ijiy 

(wafat 756 H) dalam kitabnya al mawafiq (dengan narasi yang 

sama) yaitu ilmu yang memberikan kemampuan untuk 

menetapkan aqidah agama Islam dengan mengajukan 

argument guna melenyapkan keraguan yang ada, dan yang 

dimaksud dengan keyakinan disini adalah masalah keyakinan 

bukan amalan praktis dari ajaran yang disandarkan kepada 

agama Nabi Muhammad  8 صلى الله عليه وسلم 

 

3. Pandangan ketiga, golongan yang mendefinisikan ilmu 

Kalam dari sisi objek pembahasan. 

Menurut Assyarif al Jurjani (wafat 718 H) ilmu Kalam 

yaitu ilmu yang membahas tentang zat Allah dan sifat-sifatNya, 

dan perihal makhluk semenjak awal penciptaan  sampai 

kebangkitan yang sesusai dengan undang-unadang / syariat 

Islam.9  

 
6 . Almunqidz Minad Dholal, Imam Alghazali, Daar al Kutub, Mesir. 
7 . Mausu’ Kasyf Istilahat al Funun Wal Ulum, Imam at Tahanawi, Beirut, cet. 1, 

1996 M. 
8. Al Mawaqif Fi Ilmi al Kalam, Al Iji. 
9 . Atta’rifat, Imam al Jurjani, Dar al Kutub al Ilmiyah Beirut, Lebanon, cet.1 

1403H/1983M.(1/185) 



3 

 

Menurut Syaikh Muhammad Abduh (wafat tahun 1323 

H) di dalam kitabnya risalah at tauhid ia mengatakan, "Ilmu 

Kalam ialah ilmu yang membahas tentang Allah, sifat-sifat yang 

wajib dan yang boleh ditetapkan bagi Nya, serta apa yang wajib 

dinafikan (ditiadakan) dariNya, tentang para rasul untuk 

membuktikan kerasulannya, dan apa yang wajib ada bagi 

seorang rasul, yang apa boleh dan terlarang disandarkan 

kepadanya, dan inilah yang dinamai ilmu Kalam.10  

 

B. Beberapa Catatan Terhadap Pandangan Ahli Kalam Dalam 

Mendefinisikan Ilmu Kalam 

Jika kita perhatikan definisi di atas, maka ada beberapa 

catatan sebagai berikut ; 

1. Definisi ilmu kalam menurut Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali 

ialah ilmu yang ditujukan untuk membela aqidah yang lurus 

yang sesuai dengan mazhab Salaf. Namun definisi ini tidak 

sesuai dengan realita, ternyata ilmu Kalam muncul dari 

kalangan Mu' tazilah dan Syiah, sebagaimana ilmu Kalam juga 

menggabungan berbagai macam doktrin dari aliran-aliran 

menyimpang yang tentu tujuannya bukan untuk membela 

aqidah Ahlus Sunnah dari kerancuan Ahlul Bid’ah.11 

2. Definisi Al-Baidhowi dan Al-Iji yaitu mencakup ilmu aqidah 

dari berbagai macam aliran yang berafiliasi kepada Islam, 

sehingga setiap aliran yang menetapkan aqidah yang 

disandarkan kepada Islam atau untuk membendungnya dari 

aqidah yang tidak benar dengan berdalil aqliyah, maka ia 

termasuk ke dalam ilmu Kalam.12  

3. Adapun yang ketiga, Asy-Syarif Al-Jurjani dan Syekh 

Muhammad Abduh mereka mendefinisikan ilmu kalam dari 

aspek objek pembahasannya (sifat-sifat Allah, hakikat Allah 

Subhanahu wata’ala ) , namun tidak bertujuan menjadikan ilmu 

Kalam sebagai sarana untuk menjaga aqidah dan membantah 

musuh dalam ruang lingkup ilmu Kalam. 

 
10. Risalah at Tauhid, Muhamad Abduh, Dar Asy-syuruq, Mesir. hal.17. 
11. Alfiraqu Alkalamiyah al Islamiyyah, Madkhal Li Dirosah Ilmi al Kalam. hal 10-

11. 
12. Tamhid Litarikh al-Filsafah al-Islamiyah, Mustofa Abdurrozaq, 362. 



4 

 

Dari paparan di atas bisa disimpulkan bahwa ilmu Kalam 

ialah ilmu yang dimaksudkan untuk menetapkan aqidah agama 

Islam dengan menggunakan argument rasional guna menepis 

keraguan dan berisi bantahan serta pembelaan terhadap aqidah 

dengan argumen tersebut.13  

Namun ilmu Kalam mengalami pembauran  dengan Filsafat 

di kemudian hari sehingga ilmu kalam terkontaminasi oleh 

persoalan-persoalan Filsafat yang pada akhirnya sulit dibedakan 

antara kedua ilmu tersebut.14 Wallahu a’lam.15 

 
C. Perbedaan Ilmu Kalam dengan Ilmu Filsafat dan Mantiq 

(Logika) 

Terdapat perbedaan antara ilmu Kalam dengan ilmu 

Filsafat, di antaranya sebagai berikut: 

- Tema Pembahasan: Tema pembahasan Filsafat lebih luas 

daripada ilmu Kalam, Filsafat membahas masalah ketuhanan 

(Teologi), alam (Fisika), Matematika, dan Mantiq (Logika). 

Sedangkan ilmu kalam hanya membahas tentang aqidah 

(keyakinan-keyakinan) keimanan. 

- Metodologi Pembahasan: Ahli kalam membela aqidah 

(keyakinan-keyakinan) keimanan, seperti keberadaan Allah, 

keesaan Allah, kenabian, dan lainnya hanya bersandar kepada 

dalil-dalil akal. Sedangkan Ahli Filsafat juga berpegang dengan 

dalil-dalil akal, namun memiliki keyakinan yang kontra dengan 

Ahli Kalam. 

- Sisi Kemunculan dan Perkembangan. 

Kemunculan filsafat lebih dahulu dari ilmu Kalam. Filsafat 

muncul bukan dari satu bangsa tertentu, namun dibangun oleh 

berbagai bangsa. Sehingga di dapatkan adanya Filsafat India 

Kuno, Filsafat Cina, Filsafat Yunani, Filsafat Barat Modern, 

Filsafat Arab dan sebagainya. Sedangkan ilmu Kalam hanya 

muncul di kalangan kaum Muslimin, karena tujuan utamanya 

 
13. Lihat: Fi Ta’rif Ilmil Kalam ‘Ala Sabiilil Mitsal, hawasyi al-“Aqaid Annafsiyyah, 

2/75 
14. Muqaddimah Ibnu Khaldun, hal. 837. 
15  . Lihat : Ilmu Kalam, Perkembangannya dan Sikap Salaf Terhadapnya, Dr. 

Muhammad bin Abdullah Albaridi, hal.749. 



5 

 

adalah untuk membantah orang-orang Ateis atau Ahli Bid’ah 

yang menyimpang, namun ternyata terjebak dengan konsep 

yang mereka buat sendiri.16 

 

Adapun ilmu Mantiq (logika) adalah sebuah disiplin ilmu 

yang digunakan sebagai alat untuk mengatur metode berfikir, dan 

juga untuk mengatur ilmu-ilmu lainya, dia bukanlah ilmu yang 

diinginkan secara zatnya, akan tetapi hanya sebagai penunjang 

ilmu lain termasuk dalam hal ini penunjang ilmu Kalam dan 

Filsafat. Para teolog medefinisikannya:  

 

 آلة قانونية تعصم مراعتها الذهن عن الخطاء في التفكير.
 

“Suatu alat hukum yang jika dijaga maka akan melindungi pikiran dari 

kesalahan berfikir.17 

 

Ilmu logika merupakan ilmu asing yang di kembangkan oleh 

filsuf Yunani. Banyak ulama salaf dan khalaf mengeluarkan fatwa 

melarang mempelajarinnya karena dianggap sebagai pintu masuk 

ke dalam Filsafat. Imam As-Suyuti menyusun sebuah buku yang 

berjudul “Shaun Al-Mantik” yang berisi tentang larangan 

mempelajari logika.  

Namun demikian, ada pula ulama yang membolehkan bagi 

seseorang yang sudah mapan dalam ilmu syariat dan tidak 

dikhawatirkan terpengaruh penyimpangan dalam agama. Di 

samping itu objek pembahsan mantik hendaklah hal-hal yang 

bersifat empiris dan bukan perkara metafisik  seperti ilmu 

ketuhanan yang tidak bisa dinalar dengan akal pikiran.  

Di antara ulama yang mendukung pendapat ini adalah 

Syaikhul Islam Ibnu taymiyah dan Syaikh Asy-Syanqithi- 

rahimahumallah, Dalam Majmu’ Fatawa dijelaskan; 

 
16 . Pendidikan Agama Islam Berbasis Tashfiyah dan Tarbiyah, Hendra Oktafia 

Saputra,  hal. 25-26. 
17. Lihat: At ta'rifat, Ibnu Jurjani, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah - Beirut, Edisi: Pertama, 

1403 H - 1983 M. (hal. 232) 



6 

 

اتِ  مُتَفَلسفَةُ فِي الإِنهَيَّ
ْ
هُ ال

ُ
 فِيمَا تَقُول

ُ
طَأ     والخَ

َ
عْظَمُ مِنْ خَطَأ

َ
رَائِعُ أ مَعَادِ والشَّ

ْ
نُبَوَاتِ وَال

ْ
وَال

صَوابُ  ونُ 
ُ
يَك فَقَدْ  ةِ  يَاضِيَّ وَالر ِ ةِ 

بِيعِيَّ الطَّ ومِ 
ُ
العُل فِي  ونَهُ 

ُ
يَقُول فِيمَا  ا  مَّ

َ
وَأ مِينَ،  ِ

 
مُتَكَل

ْ
ال

هْلِ ا
َ
يْهُمْ مِنْ أ

َ
ثَرَ مِنْ صَوابِ مَنْ رَدَّ عَل

ْ
ك
َ
سِفَةِ أ

ْ
مُتَفَل

ْ
م تَقْدَحْ فِيمَا عُلِم مِنْ  ال

َ
نُ ل حْ

َ
لامِ ... وَن

َ
لك

مور الطبيعية والرياضية 
ُ
 الأ

 

"Kekeliruan yang dikatakan oleh para ahli Filsafat (Mantiq) dalam 

masalah ketuhanan, kenabian, kebangkitan, dan syariat-syariat lainnya 

lebih besar dari pada kekeliruan Ahli Kalam. Adapun pendapat mereka  

tentang ilmu-ilmu fisika dan matematika maka kebenaran Ahli Filsafat 

lebih banyak daripada Ahli Kalam. ............Dan kami tidaklah mencela 

sesuatu yang diketahui melalui ilmu Fisika dan Matematika."18 

*****  

 
18 .Arraddu `alal manthiqin. Karya Ibnu Taimiyyah. Penerbit Darul Ma`rifah. 

Beirut.Lebanon.(311) 



7 

 

BAB 2 

NAMA-NAMA ILMU KALAM 

 

 

 

Para Teolog menetapkan nama-nama dan julukan-julukan yang 

beragam terhadap ilmu Kalam, dan yang paling menonjol adalah 

sebagaimana pada poin-poin berikut ini: 

 

A. Fiqih Al-Akbar 

Penamaan ini dinisbatkan kepada imam Abu Hanifah An 

Nu’man bin Tsabit pada pertengahan abad ke dua hijriyyah (150H). 

Dinamakan Fiqih Al-Akbar karena kaitannya dengan fiqih Al-

Asghar, dimana fiqih Al-Akbar lebih khusus membahas tentang 

hukum-hukum Islam yang berkaitan dengan keyakinan, adapun al 

Fiqih Al-Asghar lebih khusus membahas tentang hukum-hukum 

praktis yang berkaitan dengan muamalah.  Mengingat kemuliaan 

suatu ilmu terletak pada pengetahuan yang terkandung 

didalamnya, dan tidak ada pengetahuan yang besar dari 

pengetahuan tentang zat dan sifat Allah جل جلاله yang dijelaskan dalam 

ilmu ini, dan karena inilah dia disebut dengan al-Fiqih Al-Akbar.19 

Abu Hanifah Rahimahullah berkata : “Ketahuilah bahwa 

fiqih dalam pokok-pokok agama lebih utama daripada fiqih pada 

cabang-cabang hukum (praktis pent), dan secara umum pemahaman 

terhadap keduannya adalah pengetahuan seseorang terhadap 

kebenaran yang berkaitan dengan keyakinan dan muamalah, maka 

hal-hal yang berkaitan dengan keyakinan itulah disebut al fiqih Al-

Akbar.20 

 

B. Al-Aqīdah atau Al-Aqāid 

Al-’aqāid jamak dari aqīdah, dan aqīdah adalah sesuatu 

yang mengikat dalam hati seseorang dan dibenarkannya, jika tidak 

sampai pada derajat yakin maka tidak termasuk aqīdah. Apabila 

 
19. Kasyf al-Asrar 'ala Usul al-Bazdawi, karya Al-Bazdawi. (1/8). 
20. Isyarat al-Maram, Al-Baidhawi, hal. 28-30. 



8 

 

sesuai dengan kenyataan dan kebenaran yang pasti serta dibangun 

diatas dalil maka itu dinamakan aqīdah yang benar (shahihah), dan 

apa-apa yang selain itu dinamakan aqīdah yang rusak (fasidah).21 

Dan telah populer penggunaan istilah Aqīdah ini dikalangan 

Teolog seperti Imam Al-Ghazali didalam kitab Qawāidul Aqāid, 

dan Nashir At-Tusi (wafat 671 Hijriyah) didalam kitab Tajrid Al-

Aqāid. Dan terkadang mereka menggunakan istilah ini sebagai  

bentuk penyandaran kepada nama salah seorang 

tokoh/golongan/mazhab mereka, kemudian mereka 

menjadikannya sebagai judul buku yang terkandung di dalamnya 

ajaran (aqīdah) yang berafiliasi dengan golongan tersebut, seperti 

yang dilakukan oleh Muhammad An-Nasafi (W.537 H) di kitab Al-

aqīdah An-Nasafiyyah.22 

 

C. At-Tauhid 

Sebagian Teolog kontemporer mengatakan bahwa 

penamaannya dengan ilmu Tawhid adalah karena kebanyakan 

pembahasanya adalah masalah keesaan Allah. Diantara ulama 

yang menamakan dengan nama ini adalah Al-Muqriizy  wafat (845 

H) dalam kitabnya (At Tajriidu At Tauhid) Al Qoosimy wafat (1332 

H) dalam kitabnya (Dalaailu At-Tauhid), Muhammad Abduh 

dalam kitabnya (Risaalatu At-Tauhid).23 

Penamaan ilmu Tauhid  dengan  ilmu  Kalam tidak bisa 

diterima, karena penamaan ini tidak ada dalil secara syar'i atau 

tidak diwariskan oleh seorang pun dari para salaf, dan karena asal 

(penetapan) tauhid adalah wahyu yang maksum berupa Al-

Qauran dan As-Sunnah.  

Adapun ilmu kalam dasarnya adalah menggunakan 

argument  rasional murni dan Filsafat Paganis, apalagi para Teolog 

banyak menyusupkan perkara-perkara yang batil dan caara 

berargumen yang rusak dalam konsep Tauhid, sehingga mereka 

memasukan sesuatu ke dalam Tauhid yang bukan bagian darinya.  

 
21 Al-Madkhal fi al-'Aqidah al-Islamiyyah (Pengantar Akidah Islam), halaman 121. 
22 Al-Madkhal Ila Dirasah 'Ilm al-Kalam, Hasan al-Syafi'i (Pengantar Studi Ilmu 

Kalam oleh Hasan al-Syafi'i), hal. 32. 
23. Ibid.  



9 

 

Sebagai contoh; sebagian mereka menjadikan Tauhid dalam 

bentuk peniadaan sifat Allah dan sebagian lainnya membatasinya 

hanya dalam Tauhid Rububiyah,  dimana mereka mengatakan 

yang di maksud dengan mentauhidkan Allah adalah bahwasannya 

Allah itu esa dzat-Nya tidak ada unsur baginya dan esa dalam sifat-

sifat-Nya tidak ada yang serupa  dengan-Nya dan juga esa dalam 

perbuatan-perbuatan-Nya tidak ada tandingan bagi-Nya. Padahal 

tauhid (versi) mereka ini  (walaupun) ada yang benar tapi lebih 

banyak menyelisihi konsep Tauhid yang berasal dari nabi 

Muhammad صلى الله عليه وسلم. Allah ta'ala berfirman : 

 

ئِن
 
ل قَ    و 

َ
نۡ خَل لتَۡهُم مَّ

َ
تِ ٱسَأ و َٰ رۡض  ٱ وَ   لسَم َٰ

 
نَّ    لأۡ

ُ
يَقُول

َ
مۡده ٱقُلِ    للّهُۚٱل ِِۚ بَلۡ    لۡح  مُونَ لِلَِّ

َ
ا يَعلۡ

َ
كثَۡرُهُمۡ ل

َ
أ

  [25]لقمان:  ٢٥
 

 “Dan sungguh, jika engkau (Muhammad) tanyakan kepada mereka, 

"Siapakah yang menciptakan langit dan bumi?" Tentu mereka akan 

menjawab, "Allah."[Luqman:25] 

 

Dan mereka meninggalkan dua macam yang penting yaitu 

tauhid uluhiyyah dan tauhid asma wa sifat.24 

 

D. Ushul Ad-Din 

Dinamakan demikian karena pokok bahasannya berkaitan 

dengan masalah prinsip-prinsip agama yang merupakan aturan-

aturan keimanan, seperti keimanan kepada Allah dan keesaannya, 

sifat-sifat, dan perbuatan-Nya, keimanan terhadap wahyu dan 

diutusnya rasul, keimanan terhadap kebangkitan dan iman 

terhadap adanya pahala serta siksa di akhirat. Sedangkan perkara 

cabang-cabang agama adalah hukum-hukum amaliyah yang 

bersifat amaliyah praktis.25 

 
24 . 'Ilm al-Kalam Nasy'atuhu wa Mawqif al-Salaf Minhu, Dr. Muhammad bin 

Abdullah Al-Baridi, hal. 753. 
25 . Al-Madkhal li Dirasah al-'Aqidah al-Islamiyyah, Utsman Dhamirriyyah, 

hal.107. 



10 

 

Di antara mereka yang memberi nama ilmu Kalam dengan 

ini adalah imam As-Syahrastani (wafat 548 H) berkata: “ Berkata 

sebagian Teolog ... Al-Ushul itu adalah mengenal tuhan dari sisi 

keesaan zat dan sifatNya, dan mengenal para rasul dengan 

buktinya (mukjizat) dan penjelasan mereka.  

Telah dimaklumi bahwa jika agama terbagi menjadi 2 yaitu 

makrifah dan ketaatan, maka makrifah merupakan pokok agama, 

sementara ketaatan adalah cabangnya. Maka barang siapa yang 

berbicara masalah makrifah dan Tauhid berarti ia adalah seorang 

Ushuuliy (pakar dalam masalah prinsip agama), sedangakan yang 

berbicara tentang ketaatan dan hukum syariat maka dinamakan 

ahli dalam masalah perkara cabang (Fiqihpent.), maka bagian usul 

agama maka objek bahsannya dalah ilmu Kalam, dan furu' 

objeknya dalah ilmu Fiqih."26  

Di antara ulama yang menamakan ilmu Kalam dengan ilmu 

Tauhid adalah imam An-Nawawi, beliau menuturkan, "Yang 

dimaksud dengan ilmu Kalam adalah ilmu Ushuluddin, dan orang 

yang mengusainya dinamakan ahli Kalam /Teolog."27 

Perlu diketahui bahwa membagi agama menjadi akar dan 

cabang ini merupakan hal baru yang tidak ada pada zaman salaf 

dan tidak ada ketentuan dan  dengan definisi tertentu. Hal inilah 

yang diperingatkan oleh Syekh al-Islam Ibnu Taimiyyah. Lagi pula 

para Teolog banyak menyusupkan kepalsuan atas nama Ushul Al-

din, seperti permasalahan dan pendalilan yang rusak seperti 

pengingkaran sifat, takdir Allah dan sejenisnya.28 

 

E. Ilmu Al-Kalam 

Nama ini merupakan nama yang paling populer untuk ilmu 

ini, dan para Teologi menyebutkan beberapa alasan dari  

penamaan tersebut : 

1. Masalah yang paling banyak menimbulkan perselisihan di 

kalangan ulama abad pertama adalah masalah kalamullah 

 
26. Almilal Wa An Nihal, Asyahrastani, hal. 41. 
27. Tahdzib al Asma' Wallughaat, Imam Annawawi, Daaru Kutub Ilmiyah, Beirut, 

4/119. 
28 . 'Ilm al-Kalam Nasy'atuhu wa Mawqif al-Salaf Minhu, Dr. Muhammad bin 

Abdullah Al-Buraidi, halaman 754. 



11 

 

(firman Allah) apakah ia hadats (baru/makhluk) atau qadim 

(sudah ada sejak dahulu besrsamaan dengan zat Allah)? Dan hal 

yang berkaitan dengannya. 

2. Judul pembahasan dan babnya adalah terungkap dalam 

perkataan mereka: kalam (pembicaraan) tentang ini dan itu 

adalah begini dan begitu. 

3. Ilmu ini hanya dapat dicapai melalui diskusi dan pengelolaan 

kalam ( retorika bicara)  dari kedua belah pihak, adapun ilmu 

lain dapat dicapai melalui perenungan dan membaca buku. 

4. Ilmu Kalam dapat mewarisi kelihaian dan kemampuan 

berbicara dalam membangun presepsi bicara, seperti logika 

dalam ilmu Filsafat. 

5. Ilmu ini melibatkan organ pembicaraan dengan lawan dan 

merespon mereka lebih dari ilmu lainnya. 

6. Karena ilmu Kalam tidak memanfaatkan anggota tubuh kecuali 

hanya bagian organ ucapan saja, berbeda dengan fiqih dimana 

seluruh anggota badan ikut terlibat aktif  untuk melakukan 

amalan praktis.29 

7. Syaikh Muhammad bin Shalih Al-Utsaimin juga menjelaskan: 

“Ilmu kalam disebut demikian karena mereka terlalu 

banyak kalam (bicara) dan terlalu banyak argumen. Padahal 

perkara yang dibahas sederhana saja. Namun Anda dapati 

mereka membahas satu masalah Akidah kemudian menulisnya 

berlembar-lembar tanpa ujung dan tanpa faedah. Mereka 

membahas muqaddimah dan konsekuensi yang panjang lebar, 

yang andaikan itu tidak ada, tentu akan lebih baik dan lebih 

berkah. Oleh karena itu kebanyakan ulama kalam yang 

mencapai puncak ilmu kalam, justru mereka menyesal”30  

 

 

 

 

 

 

 
29. Ibid. 
30. Ta’liq ‘ala Muqaddimah Al-Majmu’, hal. 74. 



12 

 

BAB 3 

PERKEMBANGAN ILMU KALAM 

 

 

 

A. Era Kenabian dan Permulaan Islam 

Allah telah mengutus Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم kepada seluruh 

manusia, yang umatnya umatnya merupakan sebaik-baik manusia 

di tengah umat lainnya, dan telah Allah sempurnakan agama 

dengan pengutusan beliau, sehingga lengkap sudah kenikmatan 

yang diberikan kepadanya, dimana Allah telah ridhoi untuknya 

Islam sebagai agama. Kemudian Rasulullah telah terangkan 

kepada umatnya jalan keselamatan dan juga jalan kehancuran. 

Dan Rasulullah tidak membiarkan jalan keselamatan itu 

disandarkan kepada akal mereka yang lemah dan tidak pula 

kepada pendapat, hawa nafsu, dan warisan kakek moyang mereka, 

akan tetapi beliau terangkan agama itu dengan terang benderang 

kepada mereka dan mewariskannya dalam keadaan jelas dan dan 

terang bahkan ibarat malamnya seperti siang (saking gamblangnya 

petunjuk nabi itupent) sehingga orang yang menyeleweng darinya 

pasti akan celaka. Kemudian Rasulullah tidaklah di angkat ke 

maqam yang tinggi (kiasan akan meninggalnya beliaupent) kecuali 

telah menjelaskan benteng penjaga dari segala hal yang 

membinasakan agama dengan dalil yang valid.  Dan Allah 

berfirman: 

 

انَ 
َ
قُونَِۚ ٱوَمَا ك

ا يَتَّ هُم مَّ
َ
نَ ل ىٰ يُبَي ِ

 قَوۡمََۢا بَعۡدَ إِذۡ هَدَىٰهُمۡ حَتَّ
َّ
ُ لِيُضِل   ١١٥لِلَّ

 

“Dan Allah sekali-kali tidak akan menyesatkan suatu kaum, sesudah Allah 

memberi petunjuk kepada mereka sehingga dijelaskan-Nya kepada mereka 

apa yang harus mereka jauhi. (Qs. Attaubah:115).  

 

  



13 

 

Dan Allah juga berfirman: 

 

يُّهَا  
َ
أ   ٱيََٰٓ

ْ
طِيعُوا

َ
 أ
ْ
ذِينَ ءَامَنُوآ

َّ
  ٱل

ْ
طِيعُوا

َ
َ وَأ وْلِي  ٱلِلَّ

ُ
 وَأ

َ
سُول زَعتُۡمۡ فِي شَيءٖۡ ٱلرَّ مۖۡۡ فَإِن تَنَٰ

ُ
مۡرِ مِنك

َ
لأۡ

ى  
َ
وهُ إِل ِ وَ ٱفَرُدُّ سُولِ إِن  ٱلِلَّ نتُمۡ تُؤۡمِنُونَ بِ لرَّ

ُ
ِ وَ ٱك ا ٱ لۡيَوۡمِ  ٱلِلَّ

ً
حۡسَنُ تَأوِۡيل

َ
لِكَ خَيۡرٞ وَأ ذَٰ لأۡٓخِرِِۚ 

٥٩  
 

“Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nya), 

dan ulil amri di antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat 

tentang sesuatu, maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al Quran) dan 

Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari 

kemudian. Yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik 

akibatnya.” (Qs.Annisa:59) 

 

Makna kembali kepada Allah adalah kembali kepada Kitab-

Nya dan kembali kepada Rasul صلى الله عليه وسلم kembali adalah kepada ajarannya 

selama hidupnya dan kepada sunnahnya setelah kematiannya.  

Ibnu Katsir (w. 774 H) mengatakan bahwa Allah 

memerintahkan agar setiap perselisihan dalam hal-hal pokok 

agama dan cabangnya harus dikembalikan kepada kitab (Al-

Qur'an) dan Sunnah, 31  sebagaimana Allah juga memerintahkan 

untuk berpegang teguh pada Al-Qur'an dan Sunnah, Rasulullah صلى الله عليه وسلم 

bersabda : "Aku tinggalkan kepada kalian dua perkara. Kalian tidak akan 

sesat selama berpegang teguh pada keduanya, yaitu Kitab Allah dan 

Sunnah nabi-Nya". HR.Al-Hakim. 

Dan Rasulullah صلى الله عليه وسلم juga bersabda, "... Oleh karena itu wajib atas 

kalian berpegang teguh pada Sunnahku dan sunnah Khulafaur Rasyidin 

yang terbimbing, gigitlah ia dengan gigi geraham kalian, serta jauhilah 

setiap perkara yang diada-adakan, karena setiap bid'ah adalah sesat." HR. 

Muslim 

Beliau juga mewanti-wanti segala sesuatu yang dapat 

menyebabkan penyimpangan dari jalan yang benar dengan 

melarang berdebat tentang agama, karena itu merupakan salah 

 
31 Tafsir Ibnu Katsir, Ibnu Katsir, Darul Kutub Al-’Alamiyyah, Beirut, Cet.1,1419 

H, (2/302). 



14 

 

satu sebab perpecahan dan perselisihan. Sebagaimana sabdanya; 

"Tidaklah suatu kaum menjadi sesat setelah mereka mendapat petunjuk, 

kecuali karena mereka suka berdebat."(HR.Ahmad) 

Diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim dari 'Aisyah 

radhiyallahu 'anha berkata, bahwa Rasulullah membaca ayat ini :  

 

يۡكَ  ٱهُوَ  
َ
 عَل

َ
نزَل

َ
ذِيٓ أ

َّ
مُّ  ٱل

ُ
تٌ هُنَّ أ مَٰ

َ
حۡك تٞ مُّ بَ مِنهُۡ ءَايَٰ خَرُ ٱلۡكِتَٰ

ُ
بِ وَأ ا  لۡكِتَٰ مَّ

َ
تۖٞۡ فَأ بِهَٰ ذِينَ  ٱ مُتَشَٰ

َّ
ل

بَهَ مِنهُۡ   بِعُونَ مَا تشََٰ وبِهِمۡ زَيغۡٞ فَيَتَّ
ُ
هُ  وَمَا   ۦ بتِۡغَآءَ تَأوِۡيلِهِ ٱلفِۡتۡنَةِ وَ ٱبتِۡغَاءَٓ  ٱفِي قُل

َ
مُ تَأوِۡيل

َ
ا    ۥٓيَعلۡ

َّ
لِلَُُّۗ  ٱإِل

سِخُونَ فِي ٱوَ  ونَ ءَامَنَّا بِهِ  لۡعِلۡمِ ٱلرَّٰ
ُ
  ۦيَقُول

ْ
وا
ُ
وْل
ُ
آ أ

َّ
رُ إِل

َّ
ك ِنَاُۗ وَمَا يَذَّ

نۡ عِندِ رَب  ٞ م ِ
 
ل
ُ
لۡبَٰبِ ٱك

َ
  ٧لأۡ

 

Dialah yang menurunkan Al Kitab (Al Quran) kepada kamu. Di antara 

(isi)nya ada ayat-ayat yang muhkamaat, itulah pokok-pokok isi Al qur´an 

dan yang lain (ayat-ayat) mutasyaabihaat. Adapun orang-orang yang 

dalam hatinya condong kepada kesesatan, maka mereka mengikuti 

sebahagian ayat-ayat yang mutasyaabihaat daripadanya untuk 

menimbulkan fitnah untuk mencari-cari ta´wilnya, padahal tidak ada 

yang mengetahui ta´wilnya melainkan Allah. Dan orang-orang yang 

mendalam ilmunya berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat yang 

mutasyaabihaat, semuanya itu dari sisi Tuhan kami". Dan tidak dapat 

mengambil pelajaran (daripadanya) melainkan orang-orang yang berakal 

(QS. Ali 'Imran : 7) Lantas Rasulullah berkata kepada Aisyah, "Jika kamu 

melihat orang-orang yang suka bicara ayat mutasyabihat (samar), maka 

mereka itulah orang-orang yang dimaksud oleh Allah (dalam ayat inipent), 

maka berhati-hatilah dari mereka.” HR. Bukhari) 

 

B. Masa Para Sahabat 

Para sahabat radhiyallahu 'anhu telah melaksanakan 

perintah Rasulullah صلى الله عليه وسلم dan menjauhi larangannya.  Ketika ayat Al-

Qur'an diturunkan maka mereka langsung mengimaninya 

sebagaimana mestinya. Tidak ada ayat yang menjadi bahan 

perdebatan mereka, dan mereka tidak melihat adanya kontradiksi 

yang perlu divalidasikan, sehingga keimanan dan keyakinan 

mereka tetap kuat. Tidak mengherankan, karena mereka 

mendapati  zaman turunnya wahyu dan kemuliaan hidup bersama 



15 

 

Rasulullah sehingga  cahaya persahabatan itu melenyapkan 

gelapnya keraguan dan kebimbangan mereka.32 

(Walaupun memangpent) terkadang para sahabat berbeda 

pendapat dalam banyak masalah hukum (ibadah praktis dan 

muamalah). Namun mereka tidak memperdebatkan satu masalah 

pun mengenai nama, sifat, dan perbuatan Allah جل جلاله. Sebaliknya, 

mereka semua membenarkan apa yang dikatakan Kitab (Al 

Qur'an) dan Sunnah Nabi dalam satu pendapat.33 

• Sikap Tegas Para Sahabat dalam Menghadapi Ajaran Sesat 

(Ahli Bid'ah)  

Ketika munculnya aliran Qadariyah, para shahabat 

membantah, menvonis kebid'ahan ajaran tersebut, dan berlepas 

diri darinya. Di antaranya adalah kisah yang popular tentang 

Sabigh bin 'Asal yang mulai mempertanyakan ayat 

mutasyabihaat pada masa pemerintahan Umar bin Al-Khattab, 

sehingga Umar mencambuknya hingga ia bertobat.  

Diriwayatkan bahwa Umar dilaporkan kepadanya 

seorang pencuri lalu beliau menginterogasinya; Apa yang 

mendorongmua untuk mencuri ? Dia berkata :Karena  

kehendak dan takdir Tuhan, maka Umar memotong tangannya 

dan memukulnya tiga puluh kali cambukan. Lalu ada yang 

komentar kenapa hukumannya demikian ? Amirul Mukminin 

menjawab : Hukuman potong karena ia mencuri adapun 

hukum cambuk karena ia telah berbohong atas nama Allah.34 

 

C. Setelah Berakhirnya Era Khalifah Rasyidin  

Setelah masa kenabian dan meninggalnya banyak sahabat, 

negara Islam semakin luas dan membaur dengan berbagai bangsa 

dan suku yang telah menganut agama Islam namun belum 

sepenuhnya meninggalkan kepercayaan lamanya. Disamping itu, 

banyak umat Islam yang tidak memahami agama dengan baik serta 

 
32. Ilmu Kalam Perkembangannya dan Sikap Salaf Terhadapnya, Dr. Muhammad 

Bin Abdillaah Al Bariidiy (Hal. 759) 
33 Lihat: I'lamu Mauqi'ina 'Anir Robbil 'Alamin, Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Dar Ibn 

al-Jawzi, Kerajaan Arab Saudi, Cet.1, 1423 H (2/91). 
34 Tarikhul Mazahib Al Islamiyyah, Muhammad Abu Zahrah, Alam al-Kutub, 

1953 M. (1/117) 



16 

 

adanya orang-orang munafik yang terus-menerus mencoba 

merusak Islam. Maka muncullah ilmu kalam (teologi Islam) yang 

memperdebatkan msalah takdir dan kemampuan manusia,  dan itu 

terjadi di akhir masa sahabat. 

Orang pertama kali memperkenalkan pemikiran ini adalah 

Ma'bad al-Juhani yang dibunuh pada tahun 80 H, dan Ghailan al-

Dimashqi yang dibunuh pada tahun 105 H. Beberapa sahabat 

seperti Abdullah bin Umar dan Abdullah bin Abbas melarang 

untuk bergaul dengan mereka. Kemudian muncul pula setelah itu 

doktrin menolak sifat-sifat Allah جل جلاله, dan orang pertama yang 

menyatakan doktrin ini adalah Al-Ja'd bin Dirham, yang dibunuh 

pada tahun 124 H. 

Ja'd bin Dirham mewariskan pemikirannya kepada Al-Jahm 

bin Safwan yang dibunuh pada tahun 128 H, yang kemudian 

disandarkanlah kepadanya aliran al-Jahmiyyah. Pada masa ini, 

pandangan al-Khawarij juga mulai tersebar dengan doktrinnya 

mengkafirkan pelaku dosa besar, sebagaimana munculnya aliran 

Murji'ah yang menunda hubungan iman dengan amal perbuatan.35  

Ibnu Taimiyah mengatakan bahwa orang-orang berselisih 

dalam masalah ilmu Kalam pada masa kekhalifahan Al-Ma'mun 

dan sesudahnya pada akhir abad kedua Hijrah.  

Adapun golongan al-Mu'tazilah, mereka telah ada sebelum 

itu, pada zaman Amr bin Ubaid setelah kematian Hasan Al-Bashri 

(wafat 110 H) di awal abad kedua. Mereka tidak membicarakan 

ilmu Kalam atau berselisih tentangnya pada saat itu. Akan tetapi 

kebid'ahan mereka pertama kali  hanyalah pembicaraan tentang 

nama Allah dan hukum serta ancaman bagi (pelaku maksiat pent ).36 

 

D. Fase Penulisan dan Pembukuan Ilmu Kalam 

Imam Al-Muqrizi (meninggal 845 H) menyebutkan bahwa 

Washil bin Atha' menulis kitab Tauhid, dan kitab Manzilah baina 

Al-Manzilatain dan kitab Al-Futya dan  kesemuanya tentang ilmu 

 
35 . Ilmu Kalam Perkembangannya dan Sikap Para Salaf Terhadapnya, Dr. 

Muhammad Bin Abdillaah Al Bariidiy (Hal. 762). 
36. Majmu’ Al Fatawa, Ibnu Taimiyyah, Percetakan Al Quran Raja Fahd, Madinah, 

Kerajaan Arab Saudi, 1416H/1995M. 



17 

 

kalam. Dengan begitu, mulailah tahapan pencatatan  ilmu Kalam 

(teologi), akan tetapi belum ada penulisan secara khusus karya-

karya ilmu Kalam dalam tahapan ini.  

Disamping itu, adanya interaksi antara kaum muslimin dan 

yang lainnya baik dengan orang-orang Yahudi, Nasrani, dan selain 

mereka dari para pemeluk agama-agama yang ada dan 

diterjemahkannya ke dalam bahasa Arab kitab-kitab mantiq 

(logika) dan filsafat Yunani yang masuk ke dalam ilmu Kalam, 

sehingga ia terwarnai oleh filsafat dan setelah itu barulah muncul 

tulisan-tulisan ilmu Kalam.37 

Telah diriwayatkan bahwa Amer bin Ubaid seorang 

Mu'tazilah pada tahun 142H, menulis sebuah kitab yang berisi 

bantahan terhadap  Qodariyyah Jabariyyah. Hisyam bin Hakam 

Asy-Syii-'iy menulis kitab yang isinya membantah terhadap 

Mu'tazilah, demikian juga ahli Kalam dari kalangan Jabariyah dan 

Khawarij menulis kitab-kitab yang berisi pembelaan terhadap 

mazhab mereka dan bantahan terhadap musuhnya.38 

 

Rujuk (Taubatnya) Sebagian Ahli Kalam 

Orang yang memperhatikan perihal para Teolog dan 

membaca sejarah mereka, maka dia akan tahu bagaimana akhir 

perjalanan mereka, dimana mereka mejadi munafik dan penolak 

sifat serta kufur.  Kondisi mereka yang paling ringan adalah 

ditimpa keragu-raguan , kebimbangan, serta kegoncangan, bahkan 

banyak juga dari kalangan petinggi mereka meninggalkan ilmu 

Kalam dan mencelanya ketika tampak bagi mereka kerusakan yang 

ada pada ilmu Kalam itu, dan tidak kokohnya dalil dalil yang ada 

dalam ilmu itu. Hal itu mereka catat dalam kitab-kitab mereka.39 

Diriwayatkan bahwa para ahli logika (Mantiq) dan para 

Teolog  telah berlepas diri dari keburukan ilmu Kalam, dan 

menjadi jelas bagi mereka bahwa sebagian besar metode yang 

mereka tempuh tidak menghasilkan kepastian dan pengetahuan.  

 
37. Ilmu Kalam Perkembangannya dan Sikap Salaf Terhadapnya, Muhammad Bin 

Abdillaah Al Bariidiy (Hal. 763) 
38.Ibid. 
39 . Ilmu Kalam Perkembangannya dan Sikap Para Salaf Terhadapnya, Dr. 

Muhammad Bin Abdillaah Al Bariidiy (Hal. 772). 



18 

 

Diantara mereka adalah Abu al-Ma'ali al-Juwayni (wafat. 

487 H), al-Ghazali (wafat. 505 H), dan al-Syahrastani (wafat. 548 H), 

Al-Razi (wafat. 606H) dan lain-lain.  

1. Abu Al-Ma'ali Al-Juwayni berkata: Wahai sahabat kami, 

janganlah kamu sibuk dengan ilmu Kalam, karena jika aku 

mengetahui  akhir dari ilmu Kalam seperti ini niscaya aku tidak 

akan mempelajarinya. Beliau berkata menjelang kematiannya, 

"Aku telah mengarungi lautan ilmu Kalam, aku malah 

meninggalkan kaum Muslimin dan ilmu-ilmu mereka, dan 

terjerumus ke dalam ilmu yang mereka larang. Sekarang, jika 

Tuhanku tidak menyelamatkan aku dengan rahmat-Nya, maka 

celakalah Ibn al-Juwayni.” 

2. Adapun Al-Ghazali akhirnya terhenti dengan kebingungan 

dalam persoalan teologis, kemudian dia berpaling dan beralih 

kepada hadis-hadis Rasulullah صلى الله عليه وسلم, sampai pada saaat akhir 

hayatnya kitab shahih al-Bukhari ada di dadanya. 

3. Muhammad bin Abd al-Karim as-Syahristani, dia tidak 

menemukan apapun dari kalangan para filosof dan teolog  

kecuali hanya kebingungan dan penyesalan, sebagaimana dia 

berkata: " Sepanjang hidupku, aku telah berjalan mengelilingi 

semua lembaga dan berjalan di antara para pengajar-pengajar 

itu, dan aku belum pernah melihat kecuali seperti telapak 

tangan yang bingung diletakkan di dagu atau gigi yang 

terbentur dengan penyesalan. 

4. Muhammad bin Omar Al-Razi, beliau berkata dalam kitabnya 

(Aqsaam Alladdzat):  

Akhir dari mendahulukan akal adalah keruwetan. Dan tujuan 

akhir dari kebanyakan orang (Teolog) adalah kesesatan, dan 

jiwa kami dalam keadaan galau dalam jasad. Dan akhir dari 

dunia kami hanyalah kemalangan dan malapetaka. Dan kami 

tidak mendapatkan manfaat dari penelitian kami sepanjang 

umur kecuali hanya megumpulkan ungkapan:  "katanya-

katanya" “Kami telah melihat metode ilmu Kalam dan 

pendekatan filsafat, akan tetapi menurut aku tidak dapat 

menyembuhkan orang sakit atau menghilangkan dahaga. Dan 

aku berpandangan bahwa jalan yang paling dekat kepada 



19 

 

kebenaran adalah jalan Al-Qur'an, bacalah dalilnya: (Yang 

Maha Pemurah bersemayam di atas Arsy) [Taha: 5]40 

 

***** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 
40. Al Minhah Al Ilahiyyah Fi Tahdzib Syarh Thahawiyyah, Abdul Akhir Hamad  

Alghanimi, Dar Ibnul Jauzi , KSA, hal.(375-376). 



20 

 

BAB 4  

FAKTOR YANG MEMPENGARUHI 

PERKEMBANGAN ILMU KALAM 
 

 

 

A. Faktor Pertama : Gerakan Penerjemahan 

Gerakan penerjemahan merupakan faktor utama munculnya 

ilmu Kalam dalam  Islam karena banyak kaum muslim yang 

terpengaruh oleh gerakan tersebut, dimana mereka mencoba 

menafsirkan Al-Qur’an , teks-teks syar'i dan hadits-hadits dengan 

metodologi ilmu Kalam sehingga menghasilkan topik filosofi 

logika yang asing dari Al-Qur’an dan sunnah dan manhaj 

salafussoleh. 

Gerakan penerjemahan kitab-kitab Yunani ke dalam bahasa 

Arab telah dimulai pada masa khalifah Kholid bin Yazid bin 

Muawiyah (meninggal pada tahun 90 H), dia sangat cinta kepada 

ilmu sains, sehingga ia memerintahkan untuk mendatangkan 

sekelompok filosof Yunani yang datang ke Mesir dan mereka fasih 

berbahasa Arab, lalu ia memerintahkan mereka untuk 

menerjemahkan kitab-kitab dari bahasa Yunani dan Qibthi ke 

dalam bahasa Arab, dan inilah proyek penerjemahan pertama kali 

dalam Islam sebagaimana yang dikatakan Ibnu Al Nadim. 

Kemudian gerakan penerjemahan mulai berkembang sedikit demi 

sedikit dan menguat pada masa dinasti Abbasiyyah, terlebih pada 

masa kekhalifahan Al Ma'mun (wafat 722 H).  

Sebagian peneliti membagi tahapan penerjemahan pada era 

ini menjadi tiga fase: 

1. Fase pertama: Dimulai dari khalifah Al-Mansur (wafat 157 H) 

atau dari tahun 136 H sampai akhir zaman Harun Al Rasyid 

tahun 193 H. Pada fase ini diterjemahkan sebagian buku-buku 

karya Aristoteles tentang logika. 

2. Fase Kedua : Dimulai dari kepemimpinan yang Al-Ma'mun 

(227H) atau dari tahun 198 H sampai 300 H. Pada  fasse 

diterjemahkan kitab Yunani yang paling utama dalam ilmu 



21 

 

Filsafat dan Logika seperti karya Hippocrates, Galenius, 

Aristoteles dan sebagian buku Plotinus dan syarahnya. 

3. Fase Ketiga : Dimulai dari tahun 300 H sampai pertengahan 

abad ke-4 H. Pada masa ini diterjemah buku-buku Logika dan 

Filsafat Alam  karya Aristoteles dan syarahnya. 

Apabila diperhatikan gerakan penerjemahan telah dimulai 

sebelum zaman  Alma'mun hanya saja banyak yang menyandarkan 

kepadanya karena hal berikut: 

1. Dia orang yang paling antusias penerjemahkan buku-buku 

orang terdahulu (Filasafat) dibanding para pendahulunya, 

dimana dia memotifasi untuk penerjemahan dan memasok 

buku-buku Yunani dan mengucurkan dana untuk mengimpor 

dan menerjemahkannya, Ia pun mendirikan sebuah gedung 

yang dikenal dengan Baitul Hikmah (Rumah Filsafat), sehingga 

menyebarlah berbagai aliran dan buku filsafat di  tengah umat 

manusia. Lalu ajaran Filsafat itu diadopsi oleh kaum 

Mu'tazilah,41 Qaramithah42, Jahmiyah43 dan selain mereka. 

2. Yang kedua, dia menerjemah buku-buku khusus tentang 

ketuhanan (Teologi), akhlaq dan semisalnya yang dikenal 

dengan istilah ilmu  metafisika (sesuatu di balik materi /ghaib). 

Dan hal ini tidak dilakukan oleh penerjemah pendahulunya 

yang hanya sebatas buku-buku kimia, kedokteran dan 

semisalnya. 

Dan intinya adalah bahwa terjemahan ini sebenarnya 

menimbulkan dapak negatif sangat besar bagi kaum Muslimin, 

dimana ia merusak aqidah mereka, memecah belah persatuan 

menyimpangkan agama mereka,  membuat ahli bid'ah semakin 

sesat, dan orang kafir semakin kafir. 

 

 
41. Aliran teologi yang mengedepankan akal daripada Al-Qur’an 
42. Qaramithah adalah suatu sekte Syiah Ismailiyah di bawah pimpinan Hamdan 

al Qaramith. 
43 . Aliran Jahmiyah adalah aliran sesat yang menisbatkan diri kepada Islam 

dipelopori oleh Jahm bin Shafwan. 



22 

 

B. Faktor Kedua : Adanya Gesekan Langsung Antara Umat Islam 

Dengan Umat Yang Berbeda Agama Dan Aliran. 

Setelah meluasnya penaklukan Islam dan perluasan negara 

Islam, banyak orang yang menganut agama dan sekte yang 

berbeda, termasuk Yudaisme, Kristen, Majusi, Brahmana dan 

lainnya masuk Islam, namun sangat disayangkan keyakinan 

tersebut tidak mengakar dalam hati mereka dan mereka tidak 

mampu membuang sisa-sisa kepercayaan mereka sebelumnya, 

bahkan mereka masih terpengaruh dengan keyakinan yang 

dipelajari pada agama sebelumnya, mereka mulai menampakan 

sikap kontroversial soal keyakinan sehingga pandangan mereka 

diserap oleh kaum Muslimin. 

Di sisi lain, mereka rata-rata orang Non Arab yang tidak 

begitu mengerti bahasa Arab yang mereka pahami teks Al-Qur'an 

dan Sunnah sebatas apa yang mereka paham saja namun 

bertentangan dengan orang-orang yang pakar ilmunya, sehingga 

mereka menafsirkan nash bukan pada tempatnya.44 

Munculnya persoalan Jabriyyah (doktrin keterpaksaan 

perbuatan hamba) atau ikhtiyar, pertikaian masalah sifat-sifat 

Allah, pandangan Tah'thil (penafi sifat Allah), tentang  Al-Qur'an 

itu makahluk atau bukan, dan musnahnya surga -neraka bukanlah 

pembicaraan kaum Muslimin, melainkan persoalan-persoalan 

yang biasa dibicarakan oleh para Filsuf Kuno, Yahudi, dan Kristen, 

dan tidak muncul di tengah kaum Muslimin kecuali setelah terjadi 

pembauran ini.5  

Sebagai contoh adalah doktrin Jabriyah, ia berasal dari agama 

Kristiani. Orang yang pertama kali menyebarkannya adalah 

Ma'bad al-Juhani ( dibunuh tahun 80 H), ia mengambil doktrinya 

dari Suwsan atau  Sansawaih seoarang Nasrani, lalu diadopsi oleh 

Ghaylan al-Dimasyqi seorang suku Koptik, kemudian dia masuk 

Islam dan mendemonstrasikan doktrinnya. 

Demikian juga masalah doktrin Tha'thil orang pertama yang 

mengatakannya adalah al-Jaad bin Dirham (terbunuh tahun 421 H), 

ia mengambil ilmu dari Aban bin Sama'an dan Aban 

 
44 Konservasi Logika dan Teologi, Jalal al-Din al-Suyuti, Penerbit: Akademi Riset 

Islam (1/56) H, Lihat Suyuti, Pemeliharaan Logika (1/56). 



23 

 

mengambilnya dari Thalut, keponakan Lubid bin al-Asam seorang 

penyihir Yahudi yang menyihir Nabi صلى الله عليه وسلم, dari sinilah al-Jahm bin 

Safwan terpengaruh olehnya, tetapi dia tidak menampakkaan 

sampai setelah dia berdebat dengan sekelompok orang dari Saman 

(India), sehingga mereka berhasil membuat ragu Jahm  dalam 

agamanya hingga dia berhenti dari shalat selama 40 hari dan 

berkata, "Saya tidak shalat kepada sesuatu yang tidak saya kenal,"45 

Masalahnya tidak hanya terbatas pada mereka ini, tetapi ada 

orang-orang yang masuk Islam karena takut dan khawatir 

dibunuh, sehingga mereka mengaku Islam tetapi 

menyembunyikan kekafiran dan menyusup ke dalam barisan 

kaum Muslimin untuk menimbulkan keraguan dan menyebarkan 

berita-berita rusak sehingga menimbulkan perselisihan di antara 

kaum Muslimin, seperti Yahudi munafik yang menyerukan 

ketuhanan selain Allah, dan dia adalah orang pertama yang 

memunculkan doktrin kenabian terhadap Ali, masalah ghaib, 

raj'ah,  Imam Mahdi, yang kemudian diikuti oleh sekte-sekte 

Bathiniyah.46 

 

C. Faktor Ketiga : Lemahnya Iman  

Lemahnya iman dalam jiwa juga dapat memberi peluang 

bagi mereka untuk menerima isu-isu kontroversial. Semakin jauh 

dari era kenabian, semakin banyak muncul ajaran sesat dan 

permasalahan teologis, namun mereka (ulama) menolaknya 

dengan tegas.  

Akan tetapi perlawanan ini lambat laun melemah setelah 

wafatnya para sahabat nabi dan para tabi’in pada masa akhir 

Dinasti Bani Umayyah, dimana tidak ada lagi perlawanan seperti 

yang terjadi pada era-era sebelumnya.47 

Di sisi lain, iman yang lemah juga menyebabkan orang 

berpaling dari kitab dan sunnah serta keasyikan sibuk dengan ilmu 

Kalam dan berjidal.  

 
45 Ibid, Al-Malti (hal. 113). 
46  Ilmu Kalam, asal-usulnya dan sikap kaum Salaf terhadapnya, oleh Dr 

Muhammad bin Abdullah al-Baridi, (hal. 769) 
47 . Ibid (771) 



24 

 

Berkata Syekh Islam Ibnu Taimiyah menggambarkan 

kondisi mereka : “Sudah populer bahwa mereka yang 

mengagungkan filsafat dan teologi, sebenarnya mereka adalah 

orang yang paling jauh dari pengetahuan hadis. Sungguh kamu 

akan mendapati bahwa mereka tidak bisa membedakan mana yang 

hadits dan mana yang bukan hadits, bahkan mereka tidak dapat 

membedakan antara hadits mutawatir dengan hadits dusta atau 

hadits maudhu’/palsu. Lebih dari itu, kamu akan temukan para 

ulama mereka tidak dapat membedakan antara Alquran dan yang 

bukan Alquran, atau mungkin saja ketika disebutkan ayat Alquran 

dia akan berkata : kami tidak mendapati keshahihan hadits ini …… 

Dan kejadian aneh seperti itu hanyalah segintir berita yang sampai 

kepada kami,  adapun yang belum sampai tentu lebih banyak 

lagi.48 

 

***** 

 

 

 

 

 

 

 

  

 
48 . Ibid (175/13) 



25 

 

BAB 5  

OBJEK PEMBAHASAN ILMU KALAM 

 

 

 

Sebelum mengkaji objek bahasan ilmu Kalam itu kita harus 

mengetahui dahulu bahwa pondasi yang menjadi sandaran para 

Teolog dalam bahasan ilmu Kalam adalah dalil aqiliyah / rasional. 

Bagi mereka, akal memiliki peran utama dalam mengenal aqidah 

bahkan kedudukannya berada di atas dalil syar'i sehingga akal berhak 

mengatur dan menghakimi dalil syar'i tersebut. Jika ada dalil syar'i 

yang bertentangan dengan akal maka dalil itu ditolak baik secara 

terang-terangan maupun secara halus dengan jalan takwil 

(penyelewengan makna dari hakikat sebenarnya) karena menurut 

mereka bahwa sejatinya dalil syar'i  tidak dapat memberikan ilmu 

yang meyakinkan terhadap suatu perkara.49      

Maka dari itu, banyak (pemahaman) mereka yang kontradiktif,  

terkadang dalam satu perkara kita menemukan banyak pandangan 

dan pendapat di kalangan Teolog, bisa jadi pandangan Teolog 

belakangan bertentangan dengan pendapat pendahulu mereka, 

dimana pandangan seseorang dari merka bertentangan dengan 

pendapat guru dan syaikhnya, seperti masalah jauhar al fard (partikel 

terkecil penyusun alam semesta) dan sebagainya.  Bahkan lebih dari 

itu pendapat seorang tokoh dari mereka  memiliki banyak pendapat 

yang kontadiktif, hal ini terjadi tentu karena mereka tidak menjadikan 

wahyu sebagai hukum yang maksum dari kesalahan dan kesesatan. 

Oleh karena itu, pemikiran mereka kacau balau dalam mengkaji 

suatu permasalahan, karena pembahasan yang dikaji bisa jadi adalah 

sebuah kasus yang tidak mungkin dihukumi dengan analisa akal 

semata namun juga harus diikuti dan dibuktikan dengan dalil Al-

Kitab dan sunnah, atau bisa jadi hal itu merupakan masalah yang 

memang tidak bisa dianalisa dengan secara fisik (hal ghaib), namun 

kita dituntut untuk menerima dengan tunduk serta mengimaninya. 

 
49.  Lihat, Dar At-Ta’arudh, Ibnu Taimiyah 



26 

 

Akhirnya mereka terjebak dalam kegoncangan,  kontradiksi dan 

keraguan serta kebingungan.50 

Ketika Para Teolog keliru dalam mengambil dasar dalil untuk 

menjadikan kaidah pada manhaj mereka maka hasil dari pendalilan 

itupun salah, rancu dan bertentangan. Berikut ini adalah beberpa 

pokok bahasan yang dikaji dalam ilmu Kalam.  

 

A. Masalah Aqidah  

Ia merupakan masalah prinsip dalam agama, dimana ia 

merupakan ranah yang paling beresiko jika peran akal terlalu 

dominan berkecimpung dalam masalah ini. Bahasan ilmu Kalam 

yang membahas kajian Aqidah terbagi menjadi 3 poin : 

1. Ketuhanan (Teologi) 

Permasalahan inilah yang paling banyak dibahas oleh 

para Teolog. Mereka berlarut-larut mengkaji nama-nama Allah 

dan sifat-sifatNya, lalu mereka menafikan sifat tersebut, baik 

secara total maupun secara parsial. Mereka terjun terlalu jauh 

dan membuang-buang waktu hanya sekedar untuk 

membuktikan adanya Allah. 

 Mereka berdalil tentang adanya tuhan dan terciptanya 

alam setelah ketiadaan dan mengaitkan keimanan kepada Allah 

dengan analisa akal/nalar dan mewajibkanya kepada setiap 

orang bahkan prinsip mereka berdampak kepada pengkafiran 

terhadap orang-orang awam yang tidak mampu mengikuti 

prinsip mereka. Mereka juga membahas tentang qodho dan 

qodar, perbuatan Allah, masalah pahala dan dosa, dan berakhir 

kepada pemahaman qodariyah dan jabariyah.51 

2. Kenabian 

Pembicaraan mereka dalam masalah ini lebih sedikit dari 

pada pembahasan sebelumnya. Mereka berbicara terkait wahyu 

dan macam-macamnya, dan tempat-tempatnya, kejadiannya, 

serta kebutuhan manusia terhadap para Rasul, apa yang wajib 

bagi seorang rasul, apa yang bisa dan mustahil baginya, 

 
50. Ilmu Kalam, Perkembangannya dan Sikap Salaf Terhadapnya, Dr. Muhammad 

bin Abdullah Albaridi, hal.774 
51. Ibid. 



27 

 

kema’suman mereka, dan tanda tanda kenabian, kemujizatan 

Al-Quran, dan juga tentang kerasulan nabi Muhammad  صلى الله عليه وسلم 

beserta karakteristiknya.52 

3. Beberapa Perkara Ghaib 

Inilah perkara-perkara gaib yang hanya dapat dipahami 

melalui dalil yang bersumber dari wahyu dan akal tidak dapat 

memahaminya secara mandiri, seperti keimanan kepada 

malaikat, jin, arsy, kursi, persoalan siksa dan nikmat kubur,  

kebangkitan, timbangan amal,  shirat, syafaat, telaga , surga, 

dan neraka. 

Dan dalam pembahasan ini tidak terlalu banyak 

penyimpangan para Teolog di dalamnya karena mereka masih 

berpedoman kepada Al-Qur'an dan Sunnah, karena hal-hal 

tersebut merupakan hal yang memungkinkan menurut 

pemikiran mereka, yang telah didatangkan dalam syariat dan 

disepakati oleh seluruh umat, sehingga mereka tidak keberatan 

untuk menetapkan secara tekstual  sebagaimana apa adanya 

dalam nash-nash53. 

Kaum Asy'ari membenarkan semua dalil dalam hal ini 

berdasarkan apa yang disebutkan dalam nash, meskipun ada 

pula di antara mereka yang menyimpang seperti persoalan 

shirot.54 Adapun Mu'tazilah mayoritas dari mereka mengingkari 

sebagiannya seperti telaga, adzab kubur dan timbangan amal.55 

 

B. Masalah Bagaimana  Cara Penjagaan Terhadap Agama Dan 

Melindunginya dari Ajaran yang Menyimpang  

Memang sebagian Teolog memiliki sumbangsih dalam 

pembelaan terhadap Islam seperti bantahan ajaran Dahriyyah 

(Ateis) dan Kebathinan. Washil bin Atho’ telah membantah aliran 

Al-Manawiyah di dalam kitabnya (1000 masalah), Abul Hasan Al-

Asy’ari dalam kitab (Jumal Al-Maqalat Al-Mulhidin), Qadhi Abdul 

Jabbar dalam kitabnya (Al-Mughni Fii Abwaabi Tauhid Wal ‘Adl), 

 
52. Ibid. 
53. Ibid. 
54. Lihat Syarh al Aqaid an Nasafiyah, taftazani, (1/166). 
55. Lihat Al-Farqu bainal Farooq Lil Baghdadi (hal.85) 



28 

 

Abu Bakr Al-Baqalani dalam kitab (At-Tamhiidu Fii Raddi Ala Al-

Malahidah), Ibnu Hazm dalam kitab (Al-Fashlu Fiil Milal Wal-

Ahwaa’ Wan-Nahl). 

Demikian juga Mu’tazilah  membantah Atheis dan Ad-

Dahriyyin dan Nashoro, dan Al-Asyaa’iroh juga membantah 

Mu’tazilah, Jahmiyyah dan Rafidhah, mereka menampakkan syiar-

syiar sunnah sebagaimana pendapat bahwa al-Quran adalah 

kalamullah bukan makhluk, dan mereka (Asyairoh) juga 

menetapkan penglihatan (walaupun dengan cara tanpa ada arah) 

dan juga menetapkan sifat dan percaya terhadap takdir dan 

selainnya dari masalah prinsip-perinsip aqidah56. 

Mereka juga membantah mereka kelompok Bathiniyyah dari 

kelompok Al-Qoromithoh dan Isma’iliyyah dan Nushairiyyah57. 

Begitu juga mereka membantah para filosof  dalam masalah 

qadimnya alam. 

Upaya mereka dalam membantah mayoritas penganut 

kekafiran dan bid'ah tidak tersembunyi bagi para ulama, namun 

dalam berdiskusi dengan mereka, para Teolog mengandalkan 

prinsip yang salah, yang berkonsekwensi menentang al-Qur'an dan 

Sunnah, mereka membantah kebatilan namun juga dengan cara 

yang  batil, kebid'ahan dengan kebid'ahan. 

Misalnya, mereka menolak Mu'tazilah dalam masalah Al-

Qur'an itu makhluq, namun maksud mereka adalah Alqur'an kalam 

nafsi, begitu pula ketika menyangkal pandangan Mu'tazilah 

tentang melihat masalah Allah di akhirat, mereka meyakininya dan 

membantah Mu'tazilah, namun dengan asumsi hal itu tanpa ada 

arah, dan ini jelas tidak masuk akal. Begitulah model mereka dalam 

membela Al-Qur'an dan Sunnah namun kontradiksi dengan dalil 

itu sendiri.58  

Betapa indahnya komentar Syaikhul Islam Ibnu Taimiyyah 

tentang klaim mereka bahwa fungsi ilmu Kalam adalah sebagai 

penjaga aqidah orang awam, maka beliau berkata: "Penjagaan 

aqidah orang awam seharusnya yang dijaga itu  adalah (ajaranpent) 

 
56. Majmu’ Al-Fatawa, karya Ibnu Taimiyyah (5/ 557-558). 
57. Dar At Taarudl, Ibnu Taimiyyah (182/7)  
58. Ilmu Kalam, Dr. Muhammad Albaridi, (778) 



29 

 

yang sesuai dengan  ajaran yang diajarkan Rasulullah kepada 

umatnya.  

Adapun jika ajaran yang dijaga tersebut (bercampurpent)  

dimana ada yang mencocoki ajaran dari Rasulullah صلى الله عليه وسلم namun juga 

ada yang bertentangan dengan ajaran beliau maka seharusnya 

kedua ajaran tersebut harus dipisahkan terlebih dahulu daripada 

hanya sekedar menjaga ajaran yang batil (bertentangan dengan 

ajaran nabi itu sendiri).  

Orang beriman lebih membutuhkan pengetahuan tentang 

ajaran Rasulullah صلى الله عليه وسلم dan membenarkannya, serta medustakan 

ajaran yang batil sebelum ia tampil membela ajaran nabi dan 

membantah orang yang menyelisihinya.59 

Seandainya seorang Teolog itu mengklaim bahwa ia itu 

menjaga sunnah nabi, padahal ia banyak medustakan apa yang 

dikabarkan oleh Rasulullah صلى الله عليه وسلم, dan dia malah meyakini yang 

sebaliknya (bertentangan dengan sunah), maka ia adalah seorang 

Ahli Bid'ah dan ahli kebatilan yang bicara dengan kebatilan dengan 

menyelisihi ajaran Rasulullah صلى الله عليه وسلم.  

Sebaliknya orang yang sesuai ajarannya dengan apa yang 

dikabarkan Rasulullah  صلى الله عليه وسلم maka dia termasuk pengikut sunnah, dia 

orang yang benar dan berbicara dengan kebenaran. Adapun para 

Teolog yang dicela oleh generasi salaf adalah hanya orang yang 

selalu menyelisihi sunnah.60 

Dan seperti inilah kita seharusnya menjaga aqidah yang 

benar dan telah ditetapkan oleh Rasulullah  صلى الله عليه وسلم bukan hanya 

sekedar keyakinan saja. 

***** 

 

 

 

 

 
59 .Artinya, bagaimana mungkin dan suatu hal yang mustahil seseorang 

mengklaim bahwa ia membela ajaran Rasulullah صلى الله عليه وسلم sementara ia sendiri jahil terhadap 

ajarannya.  
60. Dar'ut ta'arudh, Ibnu Taimiyah, 7/182-183 



30 

 

BAB 6  

SIKAP PARA SALAF TERHADAP ILMU KALAM 

 

 

 

A. Fenomena dan Prihal Aktifis Ilmu Kalam 

Allah جل جلاله telah mengutus nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم kepada manusia 

dan mengeluarkan mereka dari kegelapan menuju cahaya. Melalui 

perantaraan beliau صلى الله عليه وسلم Allah جل جلاله turunkan kitab dan sunnah sebagai 

petunjuk dan penerang yang sangat gamblang, bahkan malamnya 

bagaikan siang saking terangnya petunjuk tersebut, sehingga tidak 

celah lagi bagi seseorang untuk mencari petunjuk kepada 

selainnya, jika ada mencoba-coba untuk menyeleweng maka sudah 

dipastikan ia akan celaka. 

Imam Ibnu Abil ‘Izz berkata: 

 

بَيْنَ   مُوَسْوَسًا  فَيَتَذَبْذَبُ  إِنْكَارِ، 
ْ
وَال إِقْرَارِ 

ْ
وَال ذِيبِ، 

ْ
ك وَالتَّ وَالتَّصْدِيقِ  إِيمَانِ، 

ْ
وَال فْرِ 

ُ
ك
ْ
ال

بًا.  ِ
ذ 
َ
ا جَاحِدًا مُك

َ
قًا، وَل ا مُؤْمِنًا مُصَد ِ

َ
ا، ل

ًّ
 تَائِهًا، زَائِغًا شَاك

 

Maka dia terobang-ambing antara kekafiran dan iman, antara 

membenarkan dan mendustakan, antara menetapkan dan mengingkari; 

selalu kacau dan bingung serta menyimpang dan bimbang; dia bukan 

mukmin yang membenarkan, tetapi juga bukan orang yang ingkar dan 

mendustakan. (Syarah Al Aqidah At Thahawiyah ke 42) 

 

Begitulah gambaran mereka yang berpaling dari petunjuk 

al-Qur’an dan as-Sunnah, berbagai permasalahan agama sudah 

dijelaskan di dalamnya dengan terang benderang. Namun  ketika 

jiwa terkontaminasi konsep ilmu Kalam maka hati menjadi kelam 

sehingga susah menerima kebenaran, hidup selalu berada dalam 

kebimbangan dan keraguan, terombang-ambing antara kekafiran 

dan keimanan. Maka benarlah apa yang disabdakan Rasulullah صلى الله عليه وسلم : 

 

ا هَالِكٌ  
َّ
ا يَزِيغُ عَنْهَا بَعْدِي إِل

َ
نَهَارِهَا ل

َ
هَا ك

ُ
يْل
َ
بَيْضَاءِ ل

ْ
ى ال

َ
مْ عَل

ُ
تُك

ْ
 قَدْ تَركَ



31 

 

" Aku telah tinggalkan untuk kalian petunjuk yang terang benderang, 

malamnya seperti siang. Tidak ada yang berpaling darinya setelah 

kepergianku melainkan ia akan binasa. (HR.Ibnu Majah no 43) 

 

• Tinta di Kaki al-Amidiy (w. 631 H) 

Tokoh bergelar Saifuddin (pedang agama) ini lahir antara 

tahun 550 sampai 560 H. Sejak kanak-kanak ia sudah tekun 

mempelajari berbagai disiplin ilmu. Mulai dari menghafal al-

Qur’an, mempelajari Qiraat, sampai kepada ilmu Manthiq dan 

ilmu Kalam.  

Saat dewasa al-Amidiy menjadi sosok yang pilih tanding 

dalam berbagai disiplin ilmu. Karena kepandaiannya dalam 

beradu argumen dan berdebat, Ibnu ‘Abdussalam berkata, 

“Seandainya ada seorang zindiq atau siapa pun yang 

meragukan Islam, ia pasti teryakinkan oleh Al-Amidiy. “Akan 

tetapi yang dinilai dalam Islam bukanlah hanya sekedar 

wawasan dan intelektual semata, akan tetapi juga ketaatan dan 

ketaqwaan kepada Allah جل جلاله.  Oleh karena itu, setiap orang pasti 

akan terkejut ketika mendengar nukilan para ulama bahwa 

beliau sering tidak mengerjakan shalat.  

Ketika Syaikh Syamsuddin bin Abul ‘Izz masih 

meragukan hal itu, maka beliau berusaha membuktikan dengan  

menyuruh seseorang menorehkan tinta di kakinya saat al-

Amidiy tertidur di majlisnya. Selang beberapa hari kemudian, 

diketahui bahwa torehan tinta di kaki al-Amidiy ternyata masih 

ada. Maknanya dia belum berwudhu atau mandi dan belum 

atau tidak mengerjakan shalat lima waktu. Apa saja yang 

dilakukan oleh al- Amidiy selama itu? Ia mempelajari dan 

menghapal beberapa kitab tentang ilmu kalam, ilmu debat, dan 

ilmu Ushul. Ia menghafal kitab al-Mustashfa karya al-Ghazali 

dan kitab-kitabyang lainnya yang diakui oleh para ulama 

sebagai kitab-kitab yang sulit untuk dipahami. Al-Amidiy 

sendiri menulis al-Ihkaam fii Ushuulil Ahkaam dalam Ushul 

Fiqh.61 

 
61. Lihat, Lisanul Mizan, Imam Ibnu Hajar al ‘Asqalani, Muassasah Al A’lami, 

Beirut, Cet.2, 1971, (3/135). 



32 

 

B. Kecaman Ulama Salaf Terhadap Pegiat Ilmu Kalam 

Para Sahabat dan Salafusshalih telah memperingatkan dari 

(bahaya) orang-orang yang suka berdebat dan memotifasi agar 

tetap berpegang teguh dengan sunnah.  

Umar bin Khattab radhiyallahu anhu berkata: “ Sesungguhnya 

nanti akan datang suatu kaum yang saling berdebat diantara kalian 

tentang syubhat-syubhat dalam Alquran, maka ambillah (pendapat) dari 

sunnah, karena sesungguhnya orang-orang Ahli Sunnah yang lebih 

mengerti dan paham tentang kitabullah.”62 

Ketika ilmu Kalam muncul maka terjadi perdebatan sengit 

dalam masalah aqidah, apalagi setelah diterjemahnya kitab-kitab 

filsafat Yunani; maka para salafpun sepakat untuk mengecamnya.  

Orang-orang yang menukil madzhab salaf sepakat bahkan 

ulama `Asya`irah mengakui bahwa para Salaf tidak menyibukkan 

diri dengan ilmu Kalam, bahkan mereka mengecam dan 

mengharamkannya. Imam Alghazali – rahimahullah- berkata:  

 

وإلى التحريم ذهب الشافعي، ومالك، وأحمد بن حنبل، وسفيان، وجميع أهل الحديث  "

 من السلف" 
 

“Pengharaman (ilmu Kalam) telah disepakati oleh Imam Asy syafi'i, 

Imam Malik, Imam Ahmad bin Hanbal, Sufyan, dan seluruh ahli hadits 

dari kalangan para salaf.”63  

 

Kemudian beliau menjelaskan bahwa para sahabat tidak 

disibukkan dengan hal itu (ilmu Kalam) karena mematuhi perintah 

Nabi صلى الله عليه وسلم . Beliau berkata : 

 

 
62 . Dzammul Kalam Wa Ahluhu, Al harawi, Maktabah Al`ulum Wal hikam. 

Madinah Cet.pertama. 1418 H. 1988 M, hal. 2/31. 
63 Ihya `Ulumiddin. Imam Alghazali Atthusi (Wafat 505 H). Penerbit: Darul 

Ma`rifah. Beirut. (Hal 1/95) 



33 

 

وعلى هذا استمر الصحابة رضي الِل عنهم، فالزيادة على الأستاذ طغيان وظلم وهم  "

 الأستاذون والقدوة ونحن الأتباع والتلامذة ."
 

"Para sahabat radhiyallahu anhum istiqamah dengan metode ini (tidak 

sibuk dengan ilmu Kalam). Maka melampaui dari apa yang diajarkan 

seorang guru merupakan sikap melampaui batas dan kezaliman. Mereka 

para sahabat adalah para guru dan suri teladan, sedangkan kita adalah 

para pengikut dan murid-murid."64 

 

Dan tidak ada yang membantah kebenaran ini, bahkan para 

teolog sendiri mengakui bahwa ini adalah ilmu yang baru dan 

beberapa dari mereka menggunakan istilah baru hanya karena 

kata-kata dan terminologi atau karena para salaf tidak terlibat 

dalam hal itu karena tidak adanya kebutuhan. Ketika kebutuhan 

muncul, penting untuk terlibat dengannya dan ini adalah 

pendekatan yang diambil oleh banyak penganut ilmu Kalam, hal 

ini seperti Ibnu Asakir dalam pembelaanya terhadap Al-Asy'ari.65 

Berikut ini adalah sederetan ulama yang populer 

memperingatkan umat dari bahaya ilmu kalam: 

1. Imam Malik rahimahullah:  

بَ ا
َ
امِ تَزَنْدَقَ مَنْ طَل

َ
ل
َ
ك
ْ
ينَ بِال  لد ِ

 

“ Barangsiapa yang belajar ilmu agama melalui ilmu kalam maka dia 

akan menjadi zindiq.”66 

2. Imam asy-Syafi'i  rahimahullah: 

ى   
َ
وا عَل

ُ
مَل جرَِيدِ، وَيُحْ

ْ
ويطاف بهم في   الإِبلحكمي في أصحاب الكلام أن يُضربوا بِال

: هَذَا جَزَاءُ مَنْ تَرَكَ الكِتاب والسنة وأخذ في الكلام
ُ
 العشائر والقبائلِ، وَيُقَال

 
64. Ibid. Hal.2 
65. Penjelasan tentang kebohongan yang ditujukan kepada Imam Abu Al-Hasan 

Al-Asy'ari, karya Ali bin Hasan bin Hibatullah yang dikenal sebagai Ibnu 'Asakir, Dar 
Al-Kutub Al-Arabi - Beirut, Edisi:3, 1440 H. (hal.258) 

66. Dzammul Kalam Wa Ahluhu. Al harawi, Maktabah Al `ulum Wal Hikam. Al 

Madinah Al Munawwarah, Cet.pertama, 1418 H, 1988 M, (5/202) 



34 

 

“Penghukumanku terhadap ahli kalam adalah mereka dipukul dengan 

pelepah kurma, kemudian ditaruh di atas unta, lalu diarak keliling 

kampung dan kabilah-kabilah. Kemudian diserukan kepada orang-

orang: inilah balasan bagi orang yang meninggalkan Al- Qur'an dan 

As-Sunnah dan mengambil ilmu kalam”67 

**** 

 

 

 

 

 

 

 

  

 
67. Ahadits Fi Dzammil Kalam Wa Ahluhu. Abdurrahman Arrazi Al Muqri`, Dar 

Athlas, Cet.1, 1417 H - 1996 M (1/99). 



35 

 

BAB 7 

SEJARAH PERKEMBANGAN, MAZHAB, DAN  

KRITIKAN TERHADAP FILSAFAT YUNANI  
 

 

 

A. Definisi Filsafat 

Kata filsafat berasal dari bahasa Yunani lalu diarabkan, 

 
 
سِفَة

َ
فَلا

َ
  jamak dari) ال

 
وْف س 

َ
  filsuf), dan الفَل

 
وْف س 

َ
 ,tersusun dari dua kata الفَل

و
 
 .yang artinya hikmah سَوْفِيَا yang artinya pecinta dan فِيْل

Pembahasan falsafah adalah pembicaraan tentang mencari hakikat. 

Dan setiap kaum memiliki ahli filsafat yang berbicara tentang 

hakikat. Imam Ibnul Qayyim berkata: 

 

مَعْرُوفُ 
ْ
انَ ال

َ
مَمِ وَإِنْ ك

ُ
 هُمْ مَوْجُودُوْنَ فِي سَائِرِ الأ

ْ
مَمِ، بَل

ُ
ةٍ مِنَ الأ مَّ

ُ
تَصُّ بِأ خْ

َ
ا ت

َ
اسِفَةُ ل

َ
فَل

ْ
ال

مِنْ طَوَائِ  يَوْنَانِ، فَهُمْ طَائِفَةٌ 
ْ
اسِفَةُ ال

َ
اتِهِمْ: هُمْ فَل

َ
كَايَةِ مَقَال ذِينَْ اعْتَنَوْا بِحِ

َّ
فِ  عِنْدَ النَّاسِ ال

 
ْ
وكِ ال

ُ
اسِفَتْهُمْ، وَمِنْ مُل

َ
مَاؤُهُم فَل

َ
وْكٌ، وَعُل

ُ
ةٌ وَمُل

َ
ك
َ
ل هُمْ مََْ

َ
مَمِ، ل

ُ
ةٌ مِنَ الأ مَّ

ُ
اءِ أ

َ
اسِفَةِ، وَهُؤَل

َ
هِمِ فَل

مَقْدُونِي 
ْ
نْدَرُ ال

َ
 الإِسْك

 

" Kaum Falasifah tidak terbatas pada satu jenis umat saja, akan tetapi 

mereka ada pada seluruh umat. Meskipun yang terkenal di masyarakat 

yang mana masyarakat perhatian dalam menukil perkataan-perkataan 

mereka adalah kaum falasifah Yunani. Mereka (kaum falasifah Yunani) 

hanyalah salah satu kelompok dan salah satu umat, namun mereka 

memiliki kerajaan dan para raja, yang para ulama mereka adalah para ahli 

filsafat Mereka. Diantara raja-raja mereka adalah Alexander al-

Macedonia”. 68   

  

Adapun pada pemahasan ini, fokus mengkaji dua metode 

kaum Filsafat, yaitu  ِان
َ
وْن ي 

ْ
ال  

 
سِفَة

َ
لا

َ
سْلِمِيْنَ  dan (Falasifah Yunani) ف

 ْ
الْ

 
سِفَة

َ
لا

َ
 ف

 
68. Ighatsat al-Lahfaan, Ibnul Qayyim Aljauziyyah, (2/263) 



36 

 

(Falasifah Muslimin), dan keterkaitan mereka dengan Filsafat 

ketuhanan menurut Mutakallimin (Mu’tazilah dan Asya’irah) 69.  

 

B. Sejarah Perkembagan Filsafat Yunani  

 

1. Fase Mitos (Sebelum Abad Ke 7 M) 

Pada fase ini pola pikir masyarakat Yunani Kuno masih 

mengandalkan mitos untuk menjelaskan terjadinya suatu 

fenomena alam, seperti gempa bumi dan pelangi. Gempa bumi 

tidak dianggap fenomena alam biasa, akan tetapi disebabkan 

oleh dewa Bumi yang sedang menggoyangkan kepalanya.70  

 

  

 
69 . Catatan : Cakupan pembahasan filsafat tentu luas dan terkait dengan 

banyaknya bidang, baik kimia, fisika, sosiologi dan lain-lain. Akan tetapi yang 
dimaksud dalam pembahasaan di sini adalah filsafat Yunani yang terkait dengan 
hakikat ketuhanan (Teologi). 

Adapun filsafat selain ketuhanan seperti terkait dengan sosiologi, politik, atau 
yang lainnya maka itu merupakan khazanah wawasan ‘ilmiyah terkait dengan 
kehidupan duniawi, jika bermanfaat boleh adopsi, namun jika bertentangan dengan 
ajaran islam maka tentunya harus ditinggalkan.  

70. Sebelum abad ke 7 SM kaum Yunani masih terjebak dengan mitos-mitos para 

dewa, dimana dewa-dewa yang mereka yakini memiliki sifat-sifat yang tidak jauh dari 
sifat-sifat manusia, bahkan cenderung melakukan hal-hal yang aneh dan jahat. Contoh 
saja dewa Zeus (dewa langit dan petir) yang dikenal sebagai dewa terhebat, ayahnya 
adalah dewa Kronos. Adapun kakak dan adiknya yang laki-laki telah dimakan oleh 
ayah mereka yaitu dewa Kronos karena khawatir diantara anaknya ada yang akan 
menggulingkan tahtanya. Hal ini karena Kronos sendiri telah merebut tahta dari 
ayahnya yaitu dewa Uranus. Akan tetapi, ketika Zeus lahir ia disembunyikan oleh 
ibunya. Ketika Zeus besar ia pun merebut tahta ayahnya. Zeus memiliki saudara 
perempuan yang bernama Hera. Zeus mencintai Hera, sementara Hera tidak 
mencintainya, akhirnya dengan licik Zeus berhasil menipu Hera dan memperkosannya, 
akhirnya Herapun dinikahi oleh Zeus. Zeus juga ternyata memiliki wanita-wanita 
selingkuhan dan anak-anak dari selingkuhannya. Hirakle (Herkules) adalah anak Zeus 
di luar nikah yang paling dibenci Hera. Herakles adalah anak Zeus hasil perselingkuhan 
dengan Alkmene. Zeus menyamar menjadi Amphitryon yang merupakan 
suami  Alkmene untuk bisa menidurinya. Alkmene langsung hamil setelah disetubuhi 
oleh Zeus. Herakles sangat bangga sebagai anak Zeus dan Hera membencinya karena 
mengingatkannya pada ketidaksetiaan 
suaminya.(sumber:https://id.wikipedia.org/wiki/Herakles). 



37 

 

2. Fase Filusuf Alam / Filasafat Naturalisme (Abad Ke 7 M) 

Pada fase ini sebagian masyarakat Yunani mulai berfikir 

kritis terhadap keyakin mitos yang masih diyakini. Mereka 

mencoba berfikir logis dan melakukan studi ilmiyah tentang 

asal-usul dan kejadian alam semesta. Mereka memandang 

bahwasannya asal alam semesta adalah suatu unsur, yang dari 

satu unsur tersebut muncullah berbagai macam benda di alam 

semesta. Golongan inilah yang mengawali munculnya berbagai 

aliran teologi pada masyarakat Yunani setelahnya. Berikut 

beberapa tokoh yang berpengaruh pada fase ini : 

a.  Thales (627-546 SM)  

Merupakan filsuf pertama yang mengkaji tentang 

filsuf alam, yaitu asal usul alam. Ia digelari bapak filsafat 

karena dialah orang yang pertama berfilsafat dan 

mempertanyakan “Apakah asal usul alam?”. Thales 

berpendapat bahwa alam berasal dari air, karena air adalah 

unsur terpenting dalam kehidupan.71 

Menurut pengamatannya semua kehidupan berkaitan 

dengan kelembaban dan sesuatu yang basah. Dan air 

merupakan asal dari segala unsur, ketika air memadat maka 

akan menjadi tanah, jika air merenggang maka menjadi 

udara, dan dari udara berproses menjadi api.72 

b. Anaximander (610-545 SM)  

Ia sezaman dengan Thales dan setuju dengan Thales 

bahwa asal alam kembali pada satu materi, hanya ia tidak 

setuju dengan pendapat gurunya bahwa alam semesta 

berasal dari materi air saja. Hal ini karena banyak perkara 

yang ada di bumi ini yang kontradiksi dan berlawanan 

dengan sifat air, seperti api, tanah, udara. Demikian juga 

terbukti bahwa benda mati batu meskipun dipanaskan tidak 

berubah menjadi cairan. Karena menurutnya unsur awal 

dari alam semesta adalah suatu unsur dasar yang bisa 

menggabungkan semua unsur-unsur yang kontradiktif. 

Unsur primer ini menurutnya adalah suatu unsur yang 

 
71. Lihat Falasifah Yunaniah Min Thalis Ilaa Saqroth, Ja’far Ali Yasin, hlm. 37. 
72. Lihat Nasy’ah al-Fikri al-Falsafi Fil Islam, Ali Sami An-Nasyar (1/114-119) 



38 

 

abadi, tidak berubah, dan mencakup segalanya, yang 

disebut dengan Apeiron ( لانّهائي  لا  / yang tidak berujung).  

Menurutnya alam semesta terjadi akibat reaksi dari 

kandungan unsur air, tanah, udara, api, demikian juga 

akibat terpisahnya sebagian kandungan tersebut dari 

kandungan yang lain.73  

Apeiron jika ditinjau dari kualitasnya maka tidak 

tertentu, yaitu bukan air,api, tanah, dan bukan juga udara 

(sebagaimana yang dilakukan oleh para filsuf yang lainnya 

yang menentukan jenis unsur awal). Akan tetapi ia adalah 

sesuatu yang lain jika ditinjau dari kualitas maka Apeiron 

tidak terhingga, karena jika sumber alam terhingga maka 

bagaimana bisa menafsirkan ledakan benda-benda alam 

semesta yang begitu banyak tiada hentinya? Apeiron ini 

bergerak dengan terus-menerus membentuk lingkaran 

sehingga dengan gerakan tersebut menimbulkan munculnya 

benda-benda.74 

c. Anaximenes (588-524 SM)  

Ia merupakan murid dari Anaximander, ia setuju 

dengan pendapat gurunya tentang Apeiron نهائي  ال
ّ
لا , hanya saja 

jika menurut gurunya materi tersebut tidak tertentukan 

yaitu udara. bisa jadi karena udara adalah unsur yang paling 

cepat bergerak dan tersebar sehingga memenuhi persyaratan 

“tidak terhingga”. sebagaimana pendapat gurunya tentang 

Apeiron maka menurutnya juga udara tersebut selalu 

mengalami gerakan-gerakan. dengan gerakan-gerakan yang 

terus menerus tersebut, udara mengalami pemadatan dan 

perenggangan. jika udara mengalami pemadatan maka 

jadilah sesuatu yang terlihat. Ketika memuai, maka udara 

tersebut menjadi api, ketika mengalami pemadatan menjadi 

awan, ketika lebih memadat lagi maka menjadi air, jika air 

 
73. Lihat Falasifah Yunaniah Min Thalis Ilaa Saqroth, Ja’far Ali Yasin hlm.39 
74. Lihat Mausu’atu al-Falsafi, Abdurrahman Badawi hlm.277-278. 

Dari sini nampak bahwa Anaximander tidak melakukan pembeda antara alam 
dengan Tuhan, ia tidak berbicara tentang Tuhan sama sekali dalam teorinya. (Lihat Al-
Ittijahat Al-Falsafiyyatu Al-Yunaniatu Fil Ilahiyati, Ahmad bin Su'ud al-Ghomidi 
hlm.87-90) 



39 

 

memadat maka menjadi tanah, dan jika tanah memadat lagi 

maka menjadi batu.  

Ini adalah perkembangan ilmiyah dalam pola pikir 

para filsuf Yunani, karena Anaximenes memaparkan secara 

ilmiyah tentang proses terbentuknya alam melalui proses 

pemadatan dan perenggangan. Menurutnya pun bumi, 

rembulan, matahari, dan benda-benda langit tergantung di 

udara.75 

d.  Herakleitos (540-475 SM)   

Filsafatnya dibangun di atas pendapat bahwasanya 

segala sesuatu selalu mengalami perubahan yang kontinu. Ia 

berkata, “Engkau tidak akan berenang di sungai yang sama 

dua kali, hal ini karena airnya selalu mengalami perubahan, 

yang statis adalah perubahan itu sendiri, yaitu segala 

sesuatu selalu ada perubahan.”  

Menurutnya bahan dasar dari semua alam semesta 

adalah api, perubahan-perubahan yang berkesinambungan 

yang merubah api menjadi unsur-unsur yang lain. Jika api 

semakin padat maka berubah menjadi bumi, jika bumi 

terpisah-pisah bagiannya karena api maka berubahlah 

menjadi air.  

Maka semuanya berasal dari api, dan kepada api lah 

penghujungnya dan karenanya  terjadi perubahan dan 

kerusakan. 76  Menurutnya alam ini azali tanpa ada yang 

menciptakannya, dan demikian juga akan terus abadi.77 

e. Democritus  

Menurutnya bahan dasar penyusun alam semesta 

adalah atom yaitu unsur terkecil yang tidak terbagi-bagi. 

Mazhab Democritus  merupakan puncak filsafat Yunani dari 

kalangan para filsuf alam. Ini adalah teori yang akhirnya 

idenya diambil oleh para filsuf Islam di kemudian hari 

 
75 Lihat Falasifah Yunania Min Thalis Ilaa Saqroth, Ja’far Ali Yasin hlm. 41-43, dan 

Mausu'ah al-Falsafati, Abdurrahman Badawi hlm,279. 
76. Lihat Falasifah Yunaniah Min Thalis Ilaa Saqroth, Ja’far Ali Yasin hlm.66 
77. Ibid, hlm.68 



40 

 

tentang pembahasan al-Jauhar al-Fard.78 yaitu bagian yang 

tidak bisa terbagi lagi, di antaranya diambil oleh Asyairoh 

dan juga Ibrahim an-Nadzom dari kalangan Mu'tazilah.79  

Menurut Democritus, benda terkecil ini tidak 

memiliki berat sama sekali, demikian juga tidak memiliki 

kaifiat tertentu seperti kekerasan dan dingin. Hanya saja 

menurutnya unsur terkecil tersebut memiliki sifat panas,80 

demikian juga ia mensifati unsur terkecil ini dengan bentuk 

volume saja. Hanya karena kecilnya maka  ia tidak bisa 

ditangkap dengan indra. Akan tetapi meskipun sangat kecil, 

unsur-unsur yang begitu banyak tersebut berbeda-beda dari 

sisi bentuk dan volume, sampai-sampai tidak ada unsur 

yang sama, pasti yang satu berbeda dengan yang lainnya.81  

Asalnya atom-atom tersebut di ruang hampa di 

zaman azali yang masing-masing atom tersebut memiliki 

sifat bergerak yang sifat bergerak juga adalah bersifat azali,82 

akhirnya ketika semua atom bergerak akan saling 

bersentuhan, bertabrakan, saling menempel sebagai akibat 

 
78Lihat Falasifah al-Jauhar, Dr. Ibrahim Muhammad al-Wajroh hlm.570 
79Lihat al-Madzahib al-Yunaniah al-Yunaniati al-Falsafiyah Fi Alam al-Islami, 

David Santillana hlm.37 
80.Lihat Fajru al-Falsifati al-Yuaniati Qabla Suqrath, Ahmad Al-Ahwaani, hlm 219. 

Ini pembedaan dengan teori Al-Jauhar Al-Fard menurut al-Mutakallimin, 
menurut mereka   َمُتمََاثِلة الْمُفْرَدةَُ   al-Jauhar al-fard mirip-mirip antara satu dengan) الْجَوَاهِرُ 
yang lainnya). sehingga mereka memiliki kaidah   َالأجَْسَامُ مُتمََاثِلة (Jism itu mirip satu dengan 
yang lainnya), karena jism disusun oleh kumpulan al-Jauhar al-Fard. 

81. Akan tetapi pendapat ini dikritik oleh Aristoteles. Menurut Aristoteles jika 

atom tersebut memiliki sifat panas atau dingin maka tentu ia juga memiliki sifat berat 
dan ringan, keras/padat dan renggang. (Lihat Fajru al-Falsafati al-Yunaniat Qobla 
Suqrath, Ahmad Al-Ahwaani, hlm.220). 

82 . Jadi gerakan tersebut adalah sifat dzatiyah bagi atom dan azali, bergerak 

dengan sendirinya tanpa ada yang menggerakkannya. Hal ini berbeda dengan pendapat 
Socrates yang berpendapat bahwa materi ada yang menggaturnya   التَّدبْيِْر demikian juga 
berbeda dengan Aristoteles yang berpendapat bahwa materi bergerak dengan ke arah 
tujuan/pusat   الغِائيَّة (Lihat Fajru Al-Falasafati Al-Yunaniati Qobla Suqrath, Ahmad Al-
Ahwaani, hlm. 219). Ini semuanya, karena semua atom bergerak dengan sendirinya 
secara otomatis. (Lihat Al-Madzahib Al-Yunaniah Al-Falsafiyah Fi A-Alam Al-Islami, 
David Santillana hlm.80). 



41 

 

dari perbedaan ukuran dan bentuk atom-atom tersebut. 

selanjutnya munculah benda-benda yang beraneka ragam.83 

 

3. Fase Transisi / Kritis (490-420 SM) Relativisme (Sophisme)  

Ketika para filsuf alam tidak dapat mendatangkan 

jawaban yang memuaskan apalagi disertai dengan perselisihan 

yang begitu banyak diantara mereka tentang asal muasal alam 

semesta, akhirnya dunia filsafat masuk ke masa transisi.  

Fokus utama objek penyelidikan tidak lagi alam, akan 

tetapi manusia. Ilmu disebut dengan Antropologi. Maka 

muncullah kaum Sophism yang menyatakan bahwa “Manusia 

adalah ukuran kebenaran”. Muncullah seorang filsuf yang 

bernama Protagoras (490-420 SM) yang merupakan tokoh 

golongan sofis (sophism). Madzhab sofis menyerukan 

keyakinan relativisme yaitu semua perkara itu subjektif, 

tergantung siapa yang memandangnya dan merasakannya.  

Contohnya orang sakit merasakan udara dingin, 

sementara orang yang sehat tidak merasakan demikian. Dalam 

hal ini keduanya benar, karena masing-masing menilai sesuai 

cara pandang mereka (subjektif). Akibatnya tidak akan ada 

ukuran yang absolut dalam etika, metafisika, agama, bahkan 

matematika.  

Aliran sophism mengajarkan bahwa hakikat / kebenaran 

adalah sesuatu yang sebenarnya tidak mungkin dicapai 

madzhab. Protagoras ini dikenal madzhab  العندية (subjektifitas).84 

Diantara tokoh sophism adalah Gorgias 375-483) غورغياس 

SM), ia memiliki madzhab yang berbeda dengan  Protagoras. 

Jika menurut Protagoras kebenaran adalah relative dan 

subjektif, Adapun Gorgias beranggapan bahwa hakekat tidak 

mungkin untuk diketahui sama sekali, karena segala wujud 

selalu mengalami perubahan yang berkesinambungan, 

sehingga tidak ada yang bisa dijadikan sebagai patokan 

 
83.Lihat Fajru Al-Falsafati Al-Yunaniati Qobla Suqrath , Ahmad Al-Ahwaani, hlm 

222. 
84 .Lihat Fajru al-Falsafati al-Yunaninati Qabla Suqrath, Ahmad Al-Ahwaani, 

hlm.263 



42 

 

penilaian, karena perubahan terus terjadi secara kontinyu. 

Maksimalnya, seseorang hanya mengetahui secara subjektif hak 

sesuatu pada waktu tertentu saja, yang ini tidak bisa menjadi 

tolak ukur untuk waktu-waktu yang lain. Madzhab ini dikenal 

dengan madzhab العنادية (menentang adanya hakikat).85 

 Aliran ini benar-benar booming ketika itu di Athena dan 

digandrungi oleh anak-anak muda. Pada akhir hidupnya 

Protagoras  dituduh di Athena karena kedurhakaan terhadap 

agama. Karena teori relativitasnya, ia menyatakan bahwa para 

dewa Yunani bisa jadi ada dan bisa jadi tidak ada. Buku-buku 

Protagoras dibakar di depan umum, kemudian Protagoras 

diceritakan melarikan diri ke Sisilia, tetapi perahu yang 

ditumpanginya tenggelam. 

Ajaran sophism terus berkembang hingga akhirnya 

muncullah Socrates (469-399 SM) yang berusaha membantah 

aliran sophism, dengan mengajarkan kepada manusia untuk 

selalu mencari hakikat sesuatu. Namun sikap Socrates ini pada 

akhirnya menjadikannya dihukum mati oleh pihak kerajaan 

dengan diperintahkan untuk meminum racun. 

Socrates tidak pernah menuliskan filsafatnya, akan tetapi 

filsafat-filsafatnya diwariskan oleh muridnya Plato (427-347 

SM). Kemudian ajaran Plato dilanjutkan oleh muridnya yaitu 

Aristoteles 384-322 SM) yang merupakan guru dari Alexander 

Agung. 

 

4. Fase filsuf Pencari Hakikat-Abad 4  SM (Madzhab Adanya 

Non Materi Dibalik Materi) 

Tokoh dari madzhab ini adalah :  

a.  Anaxagoras (500-428 SM)  

Ia menyatakan bahwa akal adalah asal dari segala 

wujud. Menurutnya akal merupakan ة لِلمَادَّ فَارِقٌ  م   
ٌ
بَسِيط  جَوهَرٌ 

(substansi sederhana yang berbeda dari materi) ia ada 

dengan sendirinya, ia adalah asal dari segala aturan alam, 

dan ia adalah penggerak pertama bagi materi. Akal adalah 

 
85 .Lihat al-Madzahib al-Yunaniah al-Falsafiyah Fi al-Alam al-Islami, David 

Santillana hlm.40 



43 

 

suatu yang pertama kali ada, sementara materi dalam 

kondisi tidak stabil dan rancu, lalu akal memberi pengaruh 

kepada materi, sehingga materi menjadi teratur dengan 

aturan yang kokoh.  

Berdasarkan teori Anaxagoras, akal hanya memiliki 

pengaruh asal muasal perkara-perkara yang wujud saja. 

Sehingga seakan-akan Tuhan (sebab awal) memasang alat 

untuk mengatur alam semesta, setelah itu ia tidak ada 

kaitannya lagi selesailah fungsi ketuhananya86. 

b. Socrates  

Setelah Anaxagoras, filusuf yang berpengaruh adalah 

Socrates, pada awalnya ia sangat tertarik dengan tulisan 

Anaxagoras, akan tetapi ketika mendapati kenyataan jika 

fungsi Tuhan berhenti pada titik awal saja, Socrates tidak 

tertarik lagi. Hal ini karena Anaxagoras menjadikan akal 

sumber segala wujud, akan tetapi setelah itu akal tidak 

berfungsi lagi dan Anaxagoras menyerahkan perwujudan 

wujud-wujud makhluk pada terlahirnya gerakan satu 

dengan yang lainnya yang merupakan sebab-sebab tabiat.  

Meskipun demikian Socrates setuju dengan pernyataan 

Anaxagoras bahwasanya akal asal dari segala sesuatu, tapi 

menurut socrates akal jugalah yang mengatur dengan 

kehendaknya. 

Menurut Socrates hakikat manusia tidak boleh dinilai 

dari segala sesuatu yang berubah atau sifat yang datang, 

seperti warna kulit, tinggi badan, berat badan dan gender. 

Demikian juga tidak boleh dinilai pada perkara-perkara 

yang di mana manusia sama dengan hewan yaitu pada 

perbuatan dan kekuatan. Manusia dihilangkan maka bisa 

dikatakan hakikat manusia ialah jasad dan ruhnya.87  

c. Plato  

Ide Socrates ini dikembangkan oleh muridnya Plato 

yang juga berbicara tentang perkara-perkara di balik materi. 

Ia berkata: "mesti ada di alam ini sesuatu yang tidak terkena 

 
86. Lihat Al- Mazdahib al Yunaniyah al-falsafiyah. David Santillana, hal.48 
87. Ibid, hal.50-51 



44 

 

perubahan sehingga bisa jadikan standar kebenaran hakiki 

dan tidak bisa ditimpa dengan perubahan wujud dan 

kesirnaan.88  

d. Aristoteles 

Teori yang diajukan oleh Aristoteles adalah sebagai berikut: 

1) Menetapkan sifat Tuhan dengan suatu yang statis atau 

tidak bergerak sendiri, hal ini dengan asumsi bahwa: 

- Sifat statis merupakan sifat sempurna yang menjadi 

syarat sesuatu itu menjadi Tuhan. Jika ia bergerak 

maka ia akan membutuhkan penggerak yang 

menggerakkan-Nya, jika demikan maka akan terjadi 

silsilah yang tidak ada ujung, maka  dari itu harus  

berhenti pada penggerak yang tidak bergerak. Setiap 

yang bergerak menunjukan sesuatu itu tidak 

sempurna, karena segala yang bergerak akan 

mengalami perubahan dari suatu kondisi kepada 

kondisi yang lain.    

- Jika Tuhan diyakini sebagai sesuatu yang telah 

semprna, maka jika ia bergerak akan rusaklah 

kesempurnaanya, karena pergerakan itu sendiri 

merupakan sifat yang kurang dan tidak sempurna, 

sehingga tidak layak ada pada Tuhan.  

2) Tuhan bersifat azali dan abadi, Ia merupakan substansi 

akal dan tidak ada fisiknya dan unsur padanya. 

3) Tuhan haruslah  berupa ( syai’un mahdhun : wujud 

kosong/murni) yaitu tidak boleh dimasuki oleh potensi 

(quwwah), karena jika ia memili potensi maka ia akan 

membutuhkan faktor lain yang mengeluarkannya dari 

potensi menjadi (nyata) sehingga akhirnya wujudnya 

bergantung kepada yang lain. 

4) la pun harus sesuatu yang sederhana, yang tidak 

terkontaminasi dengan الكثرة heterogen/banyak, karena 

jika ia terkontaminasi dengan sesuatu yang banyak maka 

ia akan mengalami perubahan dan mengalami 

 
88. Ibid, hal.50-51 



45 

 

"kemungkinan untuk wujud", karena semua yang 

tersusun (dari banyak instrumen) maka wujudnya 

bergantung kepada tetapnya instrumen-instrumen 

tersebut, lagi pula sesuatu yang tersusun terangla akan 

mengarah kepada terlepasnya rangkaian tersebut. Maka 

mau tidak mau ia (Tuhan) adalah sesuatu yang sangat 

simpel, dialah akal murni yang hanya memikirkan 

dirinya.89 

5) Mengingkari adanya campur tangan Tuhan dalam 

mengurusi alam semesta. 

6) Berpandangan bahwa alam bersifat azali demikian juga 

pergerakannya. 

7) Alam semesta terbagi menjadi 2 bagian, yang pertama 

alam benda langit berupa bintang dan bulan, yang kedua, 

alam yang berada di bawah benda-benda langit yaitu 

yang berada di permukaan bumi dan sekitarnya 

mengalami perubahan dan kehancuran.90    

 

Teori Aristoteles ini mendapat kritikan, di antaranya: 

1) Bukankah sumber segala gerakan adalah Tuhan yang 

tidak bergerak, maka bagaimana sesuatu yang tidak 

bergerak memunculkan gerakan? 

2) Tuhan tersebut digambarkan tidak memikirkan kecuali 

dirinya sendiri, karena tidak pantas baginya untuk 

memikirkan benda-benda yang rendah seperti makhluk. 

Jika demikian, jika dianalogikan dengan komandan 

pasukan, maka bagaimana komandan bisa mengatur 

anak buahnya yang ia sendiri tidak mengerti tentang 

kondisi anak buahnya? 

 

Dikarenakan semua ini, akhirnya murid-murid 

Aristoteles meninggalkan pembahasan ketuhanan dan fokus 

kepada pembahasan alam semesta dan berusaha 

mengungkapkan keajaiban alam.  

 
89. Lihat, Syarah al-Aqidah al-Wasithiyyah, DR. Firanda Andirja, 255-256  
90. Lihat, Pandangan Syaikhul Islam Ibnu Taimiyah Terhadap Filsafat, hal. 95. 



46 

 

Maka munculah Theophrastus (371-287 SM), Muncullah 

الْمُتأَحََرُونَ   الطبيعيون  Thabiiyun Mutaakhirun (para filsuf belakangan) 

yang fokus membicarakan thobiáh alam. 

Jadi para filsuf  Thobiiyun belakangan muncul setelah al-

Masyyaún. Ketika semuanya gagal menjelaskan teori 

ketuhanan mereka, maka tidak ada jalan keluar kecuali kembali 

kepada salah satu dari dua madzhab berikut: 

- Pertama: Madzhab Dahriyah kuno, yang menyatakan bahwa 

tidak ada di alam nyata kecuali hanya materi saja. Tidak ada 

sesuatu di balik materi, tidak ada akal, dan tidak ada Tuhan. 

Inilah pendapat yang diperjuangkan kembali oleh Epicurus 

(341-279 SM). 

- Kedua: Madzhab yang menyatakan bahwa akal dan materi 

merupakan satu kesatuan, yaitu keduanya dikembalikan 

kepada 1 unsur (jauhar). Maksud dari madzhab ini adalah    

Wihdatul Wujud yaitu akal dan materi (mahsus) adalah satu 

kesatuan yang tidak terpisahkan, dan keduanya tidak bisa 

terbedakan. Ini adalah pendapat Zeno (262-334 SM).   

Dari sini ternyata sejarah Filsafat Yunani terbatas pada 3 

model  

- Pertama: Menganggap wujud hanya terbatas pada materi 

(mahsus indrawi) semata. Ini adalah madzhab Dahriah kuno 

dan dihidupkan kembali oleh Epicurus. 

- Kedua: Wujud terdiri dari materi dan di balik materi 

terdapat akal dan ruh. Ini adalah pendapat Socrates, Plato, 

dan diikuti oleh Aristoteles. 

- Ketiga: Menganggap wujud terdiri atas satu kesatuan, yang 

meskipun ada unsur yaitu materi dan akal, hanya saja 

keduanya merupakan satu kesatuan yang tidak terpisah dan 

tidak bisa teridentifikasikan satu dengan yang lainnya. Ini 

adalah pendapat Zeno yang kelompoknya disebut dengan 

الرواق  أصحاب  orang-orang yang belajar di lorong- lorong kota 

Athena).91    

 
91 . Namun pada hakekatnya madzhab ini kembali lagi kepada madzhab 

Dahriyah. Apa bedanya antara yang mengatakan bahwa tidak ada di alam wujud 
kecuali materi, dengan yang menyatakan bahwa tidak ada di alam wujud kecuali materi 



47 

 

Akhirnya para filsuf berusaha mencari jalan keluar yang 

bisa mengkompromikan pendapat-pendapat di atas dengan 

mencari titik temu yang disepakati dan membuang titik-titik 

perselisihan. Inilah yang diusahakan oleh para filsuf 

Iskandariah (Mesir), di antaranya adalah Plotinus. 

 

5. Fase Filsuf Pencari Hakikat Gaya Baru (Neo Plato- 205-270 

SM)  

Titik kesepakatan antar mazhab filsuf di atas adalah 

bahwasanya di alam wujud ini kita melihat adanya materi yang 

banyak beragam dan dinamis, tidak diragukan bahwa materi 

yang banyak itu tidak muncul dengan sendirinya, akan tetapi 

harus ada 'illah pertama yang mendahului semua materi- materi 

tersebut, hanya saja materi-materi tersebut bersumber dari 'illah 

(sebab) tersebut.  

Kenyataannya 'illah tersebut merupakan wujud mutlak. 

Jika hal demikian telah disepakati, maka pembahasannya 

tinggal tersisa satu permasalahan, yaitu bagaimana bisa muncul 

materi-materi indrawi yang beragam dan banyak ini dari wujud 

mutlak yang esa tersebut?92 

Plotinus  ْلوُطِيْنُ فأ  seorang Filsuf Yunani, hidup di 

Iskandariah yang mentenarkan teori الإ لهي الْفيَْضُ   

(Kemunculan/Curahan dari Tuhan) dalam proses terjadinya 

alam semesta, yang teorinya ini lalu diikuti oleh Al-Faarobi . 

Plotinus menyadari tidak mungkin semua yang ada ini 

terjadi dengan sendirinya atau menciptakan dirinya sendiri. 

Akan tetapi harus ada sebab utama yang semua wujud kembali 

kepada sebab tersebut. Menurut Plotinus, Kausa Prima tersebut 

adalah sumber dari segala ruh, akal, dan indra. Karenanya Dia 

harus bukan berupa ruh, akal, dan indra, bahkan lebih mulia 

 
dan akal, hanya saja materi dan akal adalah merupakan satu kesatuan yang tidak bisa 
dipisahkan? 

Selain itu bagaimana bisa digabungkan antara materi dan akal, sementara masing-
masing memiliki sifat-sifat yang berbeda. Dengan demikian nampaknya pendapat 
Ashaab ar-Riwaaq sama dengan pendapat Dahriyah. (Lihat Al-Madzahib al-Yunaniyah 
al-Falsafiyah hlm. 84) 

92. Lihat al-Madzahib al-Yunaniyah al-Falsafiyah hlm.90 



48 

 

dari ruh, akal, dan indra. Plotinus meyakini jika Kausa Prima 

tersebut haruslah sesuatu yang esa, tidak bersifat materi, dan 

sangat simpel. 

Akan tetapi muncul pertanyaan yang sulit terjawab, yaitu 

bagaimana bisa mengkompromikan antara Kuasa Prima 

(Tuhan/sebab pertama) yang bersifat esa dan simpel, dengan 

akibat yang muncul dari Kausa Prima berupa makhluk yang 

banyak dan beragam? 

Pemahaman Plotinus ini menimbulkan banyak 

pertanyaan yang dia sendiri tidak bisa menjawabnya. Di 

antaranya: 

Plotinus meyakini bahwa sumber dari segala yang ada 

adalah sebab pertama yang Esa, sangat sederhana dan tidak 

memiliki banyak sifat dan statis tidak mengalami perubahan. 

Namun yang jadi pertanyaan adalah bagaimana bisa sebab 

yang ‘’Esa’’ dan statis tersebut bisa 

memunculkan/mencurahkan makhluk yang ‘’banyak’’ dan 

mengalami perubahan? Apakah makhluk yang banyak tersebut 

tadinya berada pada sebab yang ‘’Esa’’ tersebut? Ataukah tidak 

ada lantas diciptakan? Jika tadinya memang sudah ada, maka 

tentu sebab tersebut tidaklah Esa dan tidaklah sederhana. Jika 

tadinya tidak ada, lantas bagaimana sebab yang Esa bisa 

memunculkan yang banyak?  

Demikian juga seharusnya sebab yang esa tersebut tidak 

perlu untuk memikirkan selain dirinya sendiri, karena ia sendiri 

sudah sempurna, dan kesempurnaanya tidak bergantung pada 

dzat lain atau memikirkan dzat yang lain. 

Adapun jika alam terjadi belakangan dari tidak ada 

menjadi ada, maka menurut Plotinus ini berkonsekuensi bahwa 

sebab pertama harus memikirkan terlebih dahulu segala 

makhluk yang akan terjadi sebelum menciptakannya, sehingga 

ada jarak waktu pemisah antara keberadaan sebab pertama 

dengan parsial-parsial makhluk tersebut. Dan ini tentunya tidak 

mungkin terjadi karena makhluk terus berubah dan akan ada 

terus, sehingga mengharuskan sebab pertama akan memikirkan 



49 

 

sesuatu tanpa batas. Jika memikirkannya tanpa batas lantas 

kapankah Tuhan akan memulai proses penciptaan? 

Untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan ini maka 

Plotinus memunculkan suatu teori yang disebut dengan teori 

الإ  لهيالْفيَْضُ   (Emanasi). Maksud teori ini adalah 

munculnya/tercurahnya jumlah yang banyak dari yang 

Esa/satu, di mana Tuhan memunculkan seluruh benda-benda 

melalui perantara rangkaian al- Faidh tersebut, sementara sebab 

pertama tersebut masih tetap menjaga ke-Esaannya, tidak 

tercampur dengan makhluk yang banyak tersebut. Adapun 

penjelasannya adalah sebagai berikut: 

Menurut Plotinus bahwasanya Tuhan tidaklah terpisah 

dari makhluk-makhluk yang ada, akan tetapi Kausa Prima 

merupakan sesuatu yang maha sempurna. Kesempurnaan-Nya 

tersebut mengkonsekuensikan tercurahkan darinya makhluk-

makhluk yang begitu banyak. Akan tetapi ia berpendapat 

bahwa sebab pertama ada terlebih dahulu dari segala sesuatu. 

Ia mengibaratkan seperti sumber mata air yang mencurahkan 

atau memancarkan air yang banyak, yang lantas menjadi 

berbagai sungai dengan berbagai arah, akan tetapi sumber air 

tersebut tetap satu dan tidak bergerak serta tidak terpengaruh 

dengan air yang tercurah banyak tersebut. 

Demikian juga ibarat pohon yang memiliki satu akar, 

lantas memunculkan berbagai dahan dan ranting yang 

banyak.93  

Akan tetapi sebab pertama tersebut sama sekali tidak 

membutuhkan makhluk/alam yang banyak, makhluk tersebut 

tercurah darinya bukan karena maksud dan tujuan dari sebab 

pertama, akan tetapi kemunculannya karena begitu besarnya 

qudroh (Kemampuannya).94  

 
93. Lihat, Tasu'aat Aflathun hlm.289-290 
94. Logikanya ibarat seekor hewan yang telah berkembang sempurna dan telah 

mencapai remaja maka muncul darinya kerinduan untuk berkembang biak, lalu 
munculah darinya apa yang sejenis dengannya. 



50 

 

Ketika qudrohnya sangat besar maka tidaklah sang sebab 

pertama menjadi terbatas pada dirinya sendiri tidak berfungsi 

apapun, sehingga terjadilah curahan dirinya.95  

Ia mengibaratkan seperti matahari yang begitu kuat 

kemampuannya dalam mencurahkan cahaya sehingga masuk 

dan menembus kemana-mana, sementara mataharinya tetap 

satu. Atau seorang guru yang begitu cerdas, dia mengajarkan 

ilmunya kepada banyak muridnya, maka ilmu tersebut tersebar 

menjadi banyak kepada murid-muridnya sementara ilmu sang 

guru tetap satu dan tidak berkurang.96 

 

C. Kritikan Umum Terhadap Filsafat Yunani  

Pertama: Seluruh teori yang diajukan oleh mereka tentang 

Kausa Prima menyatakan bahwa Kausa Prima tersebut sangat 

simpel (بَسِيط) dan esa tidak mengandung pluralitas ( الكثرة ) tidak 

memiliki sifat apapun akan tetapi di puncak kesempurnaan. Jika 

diperhatikan maka Tuhan (Kausa Prima) versi para filsuf yunani 

lebih dekat kepada ketiadaan  َُالْعَدم dari pada sesuatu yang wujud, 

apalagi Tuhan yang merupakan sumber segala wujud.97  

Kedua: Kausa Prima tersebut menurut mereka adalah 

sesuatu yang murni di atas akal dan pikiran, di atas wujud, di atas 

segala makna kuliy. Jika perkaranya demikian lantas dari mana 

bisa dikatakan ia berwujud? apakah wujudnya kuliy? lantas dari 

mana mereka bisa tahu pengaruhnya terhadap kejadian alam 

semesta jika tidak bisa dipikirkan dan di luar akal? Teori-teori yang 

mereka ajukan hanyalah dongeng semata yang tidak masuk akal 

sehat. 

Ketiga: Lain halnya dengan konsep Tuhan menurut Islam, 

Tuhan tersebut Esa tapi menciptakan materi yang banyak dari 

tidak ada menjadi ada. Bukan seperti konsep para filsuf Yunani 

 
95. Lihat al-Madzahib al-Yunaniyah al-Falsafiyah, David Santillana, hlm. 92 
96. Lihat Taasu’aat hlm. 432-433 
97. Lihat al-Ittijahatu al-Falsafiyyatu al-Yunaniatu Fil Ilahiyyati, Ahmad bin Suúd 

al-Ghomidi hlm. 266-267. 



51 

 

yang dimana makhluk bersumber dari Kausa Prima dan Azali 

(bukan dari tidak ada menjadi ada)98 

Keempat: Demikian juga bagaimana bisa Kausa Prima yang 

tidak bergerak dan statis, malah muncul darinya materi-materi 

yang bergerak dan dinamis? Makhluk muncul tanpa ada 

irodah/kehendak dari Kausa Prima, namun munculnya makhluk-

makhluk adalah konsekuensi dari adanya Kausa Prima? Dengan 

demikian maka Tuhan versi para filsuf Yunani ini tidak pantas 

menjadi Tuhan karena tidak memiliki kehendak. 

***** 

 

 

 

 

 

 

  

 
98. Al-Madzahib al-Yunaniyah al-Falsafiyah, David Santillana hlm.117-118 



52 

 

BAB 8 

PENGARUH FILSAFAT YUNANI TERHADAP FILSUF 

MUSLIM 

 

 

 

Filsafat Yunani masuk ke  ilmuwan Arab melalui banyak jalur, 

di antaranya adalah dari buku-buku filsafat Yunani yang 

diterjemahkan ke dalam bahasa Arab. Demikian juga melalui buku-

buku sains yang berkaitan dengan ilmu medis, kimia, fisika, biologi, 

dan yang lainnya, di mana buku-buku tersebut bercampur dengan 

ilmu Filsafat. 

Akhirnya Filsafat Yunani berkembang dan banyak ilmuwan 

muslim yang tertarik mempelajarinya sehingga muncullah tokoh-

tokoh dan menjadi guru besar dalam Filsafat, mereka 

mengkombinasikan Filasafat Yunani dengan ajaran Islam,  di 

antaranya Al-Farabi, Ibnu Sina, Ibnu Rusydi dan lainnya. Merekalah 

yang dikenal dengan Falasifah almuntasibah ilal Islam (Para Filusuf 

Muslim)  

Tentu tidak diragukan bahwa masuknya buku-buku filsafat 

Yunani memberikan manfaat yang besar bagi ilmu pengetahuan kaum 

muslimin, akan tetapi juga memberikan dampak negatif yang besar. 

Teologi para filsuf Yunani (terutama mazhab Platinus Iskandariah) 

lantas masuk ke Islam melalui Muktazilah, lalu diteruskan oleh Abu 

Nashr Al-Farabi, Ibnu Sina, dan Ibnu Arabi. Mereka pun 

mencampurkan filsafat Yunani dengan nilai-nilai keislaman, akhirnya 

memunculkan akidah baru yang menyimpang. Pasalnya mereka 

menjadikan filsafat Yunani sebagai pondasi yang dianggap sebagai 

kebenaran yang absolut sementara syari’at Islam hanyalah sarana 

untuk menyampaikan filsafat itu.99 

 

  

 
99. Lihat, al-Mazahib al-Yunaniyah al-Falsafiyyah, David Santillana hal. 146 



53 

 

A. Teori Al Farabi  

Ilmu filsafat yang masuk ke tengah kaum muslimin terus 

berkembang apalagi ketika dimodifikasi oleh Al Farabi (wafat 339 

H) yang dikenal sebagai guru ke dua "الثاني  dalam Filsafat "المعلم 

setelah meneruskan ajaran pendahulunya guru pertama ( المعلم الأول

( yaitu Aristoteles.  

Menurut Al Farabi bahwasanya filsafat berperan  sebagai 

penopang agama dengan argumentasi-argumentasinya. Lewat 

pernyataan ini, Ia begitu mengagungkan filsafat Yunani: 

 

 فإذن الفلسفة هي التي تعطي براهين ما تحتوي عليه الملة الفاضلة   
 

"Dengan demikian, filsafatlah yang memberikan argumentasi-

argumentasi terhadap perkara-perkara yang dikandung dalam agama 

yang mulia."100 

 

Terlebih dalam tugas syariat, Al Farabi mengatakan: 

 

التي استنبطت في الفلسفة  انما يلتمس بها تعليم الجمهور الاشياء النظرية والعملية  

 بالوجه التي يتأتى لهم فهم ذلك بإقناع أو تخييل أو بهما جميعا
 

"Hanyalah tujuan syariat untuk mengajari jumhur (orang awam) 

perkara-perkara teoritis dan praktis yang diambil dari filsafat yaitu 

mengajari orang orang awam dengan sisi-sisi yang memungkinkan 

mereka untuk memahaminya, apakah dengan penjelasan yang memuaskan 

atau dengan penghayalan atau dengan keduanya sekaligus." 101 

 

Dalam perkataan ini, maksud Al Farabi adalah yang menjadi 

pokok yakni filsafat sedangkan agama Islam adalah mengeksekusi 

kepada filsafat, tujuan agama memberikan penjelasan kepada 

orang - orang awam dengan perumpamaan yang merupakan 

 
100.Almillah, Alfarabi, hal.47 
101.Ibid, hal.131. 



54 

 

khayalan yang bukan hakikat. Sehingga orang-orang awam dan 

ahli filsafat menyangka agama bertentangan dengan filsafat. 

Padahal agama hanyalah perumpamaan untuk menjelaskan 

filsafat.102 

• Al Farabi mengikuti teori Plotinus 

Al Farabi adalah yang pertama memasukkan teori Al-

faidh Platinus "الفيض الأفلوطيني" ke dalam pemikiran Islam.103 Inti 

dari teorinya mencoba menafsirkan munculnya makhluk yang 

banyak dan beragam dari tuhan (Kausa Prima) melalui silsilah 

rangkaian الفيوضات / curahan ilahi dengan tetap menjaga 

keesaan Kausa Prima dalam ke-simpleannya dan kekosongan 

dari materi keragamannya.104 

Teori ini mengalami modifikasi sehingga tampil dalam 

warna baru. Disimpulkan bahwa: "Makrifah/ilmu yang benar 

dan sesungguhnya tidak akan bisa diperoleh kecuali dengan Al-

faidh dan bahwasanya jiwa manusia datangnya dari alam langit 

(samawi) dengan perantara curahan dari akal yang aktif dan 

jiwa yang bersifat kulliyah."105 

Beikut perkataan Al Farabi tentang dasar adanya alam 

semesta dalam kitabnya المدينة  yakni Dasar-dasar yang السياسة 

menjadi penopang tegak nya al-ajsam dan al-a'rodh ada 6 

tingkatan: 

a. Sebab pertama  ( الأولى    )العلة  (Kausa Prima/Tuhan), asal dari 

segala wujud yang muncul secara emanasi (curahan), berada 

pada tingkat pertama.  

b. Sebab-sebab yang ke 2  ) الثواني), berada pada tingkat kedua, 

berupa jauhar yang tidak berjisim dan tidak bermateri 

memuncukan langit pertama, lalu ia memikirkan zatnya dan 

kausa prima, lalu muncullah wujud ke tiga.(Akal Aktif). 

c. Wujud ke tiga pada tingkat ke 3 : Akal Aktif    ) العقل  :كرة الكواكب(

 .(gususan planet(  الفعال

 
102.Ibid, hal.155. 
103. Lihat, Nazhariyyatu al-Faidh al-Aflathoniyyah Fi Falsafat Alfarabi,  Dr. Dunya 

Sa’diyah. Hal.1 
104. Lihat, Ara Ahlil Madinati al- Fadhilah, Alfarabi, hal.55.pasal ke 7. 
105. Ibid, hal.2 



55 

 

d. An-nafs/ النفس (jiwa) berada pada tingkat ke empat. 

e. As-Suroh/ الصورة  (bentuk) berada pada tingkat kelima. 

f. Al-Maddah/ المادة   materi berada pada tingkat ke enam. 

 

Penjelasan dari dasar dasar tersebut: 

a. Sebab pertama ini yang harus diyakini sebagai tuhan dan ia 

adalah sebab terdekat yang memunculkan perkara tingkat 

dua dan tingkat tiga. Sebab pertama harus merupakan suatu 

yang esa dan tidak berbilang adapun pada sebab selanjutnya 

yang lain maka berbilang. 

b. Pada sebab-sebab yang kedua ini perkara yang 

memunculkan benda langit. Pada tingkat kedua ini Jauhar 

tidar ber-jism dan tidak bermateri. Wujud yang kedua ini 

memiliki Jauhar yang khusus yang memunculkan langit 

yang pertama. Ia pun memiliki dzatnya dan juga 

memikirkan Kausa Prima, apa yang dipikirkan Kausa Prima 

memunculkan wujud yang ketiga, begitu seterusnya. 

c. Tingkat pertama hingga tingkat ketiga bukan merupakan 

jism dan tidak juga berada pada jism. Sedangkan tingkat 

berikutnya (4-6) berada pada jism meskipun dzat mereka 

sebenarnya bukanlah jism.  

Adapun jism maka ada 6 macam: 

1) Benda-benda langit (الجسم السماوية) 

2) Manusia الحيوان( الناطق) 

3) Hewan  (الحيوان غير الناطق) 

4) Tumbuhan (النبات) 

5) Logam (الجسم المعدني) 

6) Empat unsur yaitu tanah, air, api dan udara 

( الأربع اتسُْ قُْ طْْ سأُ ال )  

Yang tergabung dalam 6 unsur ini adalah alam. 

Teori ini tampak jelas bahwa Al Farabi hanya 

mengadopsi dari platinus. Banyak kritikan yang ditujukan 

kepada teori Al Farabi ini terlebih ketika teori ini dikaitkan 

dengan nilai-nilai Islam. Jadilah الفعال  menurutnya adalah العقل 

Ruhul qudus (Jibril alaihissalam) hal ini sangat bertentangan 

dengan sifat sifat Jibril yang disebutkan di dalil-dalil.  



56 

 

B. Ibnu Sina 

Ibnu Sina muncul setelah Al-Faribi, beliau belajar filsafat Al-

Faribi melalui buku-buku yng dibuat oleh Al Faribi. Beliau juga 

lebih dalam menjelaskannya dan banyak membuat karya-karya 

hasil pemikirannya. Sehingga beliau dikenal dengan (Guru 

Ketiga). Ibnu Taimiyah berkata: 

 

وابن سينا لما عرف شيئا من دين المسلمين وكان قد تلقى ما تلقاه عن الملاحدة وعمن 

من هؤلاء وبين ما   هو خير منهم من المعتزلة والرافضة أراد أن يجمع بين ما عرفه بعقله

مركب من كلام سلفه ومَا أحدثه مثل كلامه في  أخذه من سلفه فتكلم في الفلسفة بكلام  

النبوات وأسرار الآيات والمنامات بل وكلامه في بعض الطبيعيات والمنطقيات وكلامه 

والا فأرسطو واتباعه ليس في كلامهم ذكر واجب الوجود ولا    واجب الوجود ونحو ذلك.

شيء من الأحكام التي ل واجب الوجود وإنما يذكرون العلة الأولى ويثبتونه من حيث 

فابن سينا أصلح تلك الفلسفة    هو علة غائية للحركة الفلكية يتحرك الفلك للتشبه به.

الفاسدة بعض أصلاح حتى راجت على من لم يعرف دين الإسلام من الطلبة النظار 

وصاروا يظهر لهم بعض ما فيها من التناقض فيتكلم كل منهم بحسب ما عنده ولكن  

ة في المنطق والطبيعيات والإلهيات ولم يعرفوا ما دخل فيها سلموا لهم أصولا فاسد 

 من الباطل فصار ذلك سببا إلى ضلالهم في مطالب عالية إيمانية ومقاصد سامية قرانية 
 

“Ketika Ibnu Sina mengenal sebagian dari ajaran kaum Muslimin (Islam) 

dan sebelumnya ia telah mengambil agama dari kaum Ateis dan juga dari 

yang lebih baik dari kaum Ateis yaitu kalangan Muktazilah dan 

Rafidhihah. Ia pun mencoba menggabungkan antara apa yang ia tangkap 

dengan akalnya dari mereka dan dari apa yang ia terima dari 

pendahulunya. Adapun perkara yang merupakan hasil inovasinya seperti 

pembahasannya tentang kenabian, rahasia-rahasia ayat-ayat dan mimpi-

mimpi. Ibnu sina memperbaiki filsafat yang rusak dengan sedikit 

perbaikan hingga akhirnya laris dikalangan dari mereka. Sebagian dari 



57 

 

mereka ada yang tidak menerima “Kaidah-kaidah Pokok” yang rusak 

berkaitan dengan ilmu filsafat (mantik), thabi’iyat, dan teologi. Mereka 

tidak mengerti kebatilan, itulah yang menyebabkan mereka tersesat dalam 

pembahasan-pembahasan keimanan dan tujuan-tujuan Qu’aninnyah 

yang mulia”106 

 

Adapun proses munculnya alam menurut Ibnu Sina maka 

mirip dengan teori Alfarabi, karena keduanya mengambil  dari 

teori Platinus dengan  kesimpulan sebagai berikut: 

1. Keberadaan akal yang pertama adalah azali/qadim bersama 

Allah. 

2. Munculnya alam bukanlah kehendak Allah akan tetapi 

merupakan konsekuensi dari kesempurnaan zat Allah yang 

harus memang secara otomatis mencurahkan jauhar-jauhar 

selainnya. 

3. Mereka berkhurafat bahwa benda-benda langit memiliki jiwa. 

4. Mereka membatasi silsilah akal hanya sampai akal kesepuluh 

karena sesuai dengan jumlah planet (yaitu 9 planet) disertai 

dengan planet yang kesepuluh adalah rembulan. 

5. Teori curahan ini hanyalah khurafat yang tidak ada dalilnya 

dan tidak bisa dibuktikan secara ilmiah. 

6. Lantas kenapa setelah akal yang terakhir (kesepuluh) lalu 

benda-benda berubah menjadi jism dan tidak lagi berupa akal? 

7. Bagaimana bisa diyakini bahwa yang mengatur alam di bawah 

rembulan adalah akal yang terakhir, ini tentu khurafat 

syirkiyah. 

 

C. Pengaruh Filsafat Yunani terhadap Filsuf Muslim 

Filsafat Yunani memiliki pengaruh yang besar pada 

perkembangan ilmu pengetahuan dan filsafat dalam tradisi Islam. 

Melalui 2 tokoh besar filsuf kaum muslimin yaitu Ibnu Sina, dan Al 

Farabi telah menyelaraskan konsep-konsep filsafat yunani dengan 

prinsip-prinsip Islam. 

 

 

 
106. Ar-Raddu ‘Ala al-Manthiqiyyin, Ibnu Taimiyah, hal. 143.  



58 

 

1. Bahwasanya alam itu qadim.  

Sebagaimana telah lalu bahwa Al-Farabi dan Ibnu Sina 

mengikuti teori Platinus yang menunjukan bahwa alam adalah 

qadim. Karenanya menurut mereka bahwasanya perkara wujud 

ada tiga, wajibul wujud (yang harus ada), mumkinul wujud (yang 

mungkin ada), dan mustahil al-wujud (yang tidak mungkin ada). 

Sampai pada titik ini maka tidak menimbulkan problem. Akan 

tetapi mereka membagi wajibul wujud menjadi dua: 

Wajib ada karena dzatnya sendiri  )واجب الوجود لذاته ( tanpa 

ada sebab dari luar dirinya, dalam hal ini adalah Allah.  

Wajib ada, akan tetapi dengan sebab yang lain  واجب(  

 dan bukan dengan diri sendiri, dalam hal ini adalah ,الوجود لغيره(

alam yang qadim.107  

Mereka membagi wajibul wujud menjadi dua tidak lain 

adalah untuk melegalkan adanya sebagian alam yang qadim 

bersama qadimnya Allah. 

2. Allah tidak mengetahui kecuali diri-Nya adapun selainya 

diri-Nya (makhluk hidup) maka Allah hanya mengetahui 

secara  global  saja (kulliyyat), bukan secara terperinci per 

individu.  

Hal ini karena menurut mereka ilmu Allah sempurna 

dengan kestatisan, sehingga Allah hanya memikirkan diri-Nya. 

Jika Ia memikirkan benda-benda / makhluk secara individu 

maka ilmu Allah akan mengalami perubahan seiring dengan 

banyaknya aktifitas dan perubahan yang terjadi pada makhluk 

yang begitu banyak dan silih berganti dengan berbagai 

perubahan. 

3. Bahwasanya kenabian adalah perkara muktasab (bisa 

diusahakan). Menurut mereka bahwa kenabian bukanlah 

proses mendengar wahyu atau melihat malaikat secara hakiki. 

Sebagaimana telah lalu bahwasanya menurut Al-Farabi 

malaikat Jibril adalah Al-‘aql al-Fa’aal.108 

***** 

 

 
107. Lihat, Atta’liqaat, Ibnu Sina, Hal. 168-169. 
108. Syarah Aqidah al-Wasithiyah, Dr. Firanda Andirja, jilid.1, hal. 298. 



59 

 

BAB 9 

PENGARUH FILSAFAT YUNANI  TERHADAP 

AHLI KALAM (MU'TAZILAH DAN ASYA’IRAH) 

 

 

 

A. Pengaruh Filsafat Yunani Terhadap Mu’tazilah         

Di antara pengaruh teologi filsafat Yunani terhadap kaum 

Mu'tazilah sebagai berikut ini :     

1. Pertama: Mu'tazilah memandang bahwa Allah tidak memiliki 

sifat dan tidak mengandung perkara yang berbilang -

sebagaimana teologi filsafat Yunani-. Karenanya Mu'tazilah 

memandang jika Allah memiliki sifat yang juga azali 

melazimkan bahwa Allah tidak esa dan melazimkan Allah 

terdiri dari perkara yang berbilang, yaitu dzat dan sifat-sifat. 

Dan jika Allah terdiri dari dzat dan sifat-sifat maka Allah berarti 

tersusun sehingga membutuhkan pihak luar yang menyusun-

Nya. Washil bin Átha berkata: 

 

هَيْنِ 
َ
ثْبَتَ إِل

َ
ثْبَتَ مَعْنَى صِفَةٍ قَدِيمَةِ فَقَدْ أ

َ
 وَمَنْ أ

 

"Barang siapa yang menetapkan makna sifat yang qadim (selain dzat 

Allah) maka ia telah menetapkan adanya 2 tuhan."109 

 

Abul Hudzail Al-Állaaf berkata: 

 

 هُوَ هُوَ 
ً
ما
ْ
نَ  الِل عِل

َ
 هُوَ هُوَ  أ

ً
 وَقُدْرَةً هِيَ هُوَ وَحَيَاةً هِيَ هُوَ وَسَمْعا

 

"Sesungguhnya Allah memiliki ilmu yang ilmu itu adalah Allah 

sendiri, memiliki qudrah yang qudrah tersebut adalah Allah sendiri, 

 
109. Sebagaimana dinukil oleh Asy-Syahrastani dalam al-Milal Wa an-Nihal (1/46), 

menjelaskan bahwa akidah ini muncul setelah Washil bin Atha dan para pengikutnya 
menelaah kitab-kitab filsafat Yunani. 



60 

 

memiliki kehidupan yang kehidupan itu adalah Allah sendiri, dan 

memiliki pendengaran yang pendengaran itu adalah Allah sendiri.”110 

 

Mu'tazilah berusaha mengembalikan seluruh sifat Allah 

itulah dzat Allah sendiri, bukan perkara yang terbedakan dari 

dzat. Hal ini tidak lain agar tetap menjaga keesaan Allah yang 

dzat-Nya tidak mengandung pluralitas. Ini merupakan bentuk 

terpengaruhnya mereka terhadap filsafat Yunani. Asy-

Syahristani berkata: 

 

 
ْ
بُو ال

َ
انَ أ

َ
بَرُ ؛هوَك

ْ
ك
َ
عَلافُ شَيْحُهُمْ الأ

ْ
ى عَالِمٌ   ذَيْلِ ال

َ
نَ  البَارِيَ  تَعَال

َ
اسِفَةَ فِي أ

َ
فَل

ْ
وَافَقَ ال

ذَلِكَ قَادِرٌ بِقُدْرَةٍ، وَقُدْرَتُهُ ذَاتُهُ 
َ
مُهُ ذَاتُهُ، وكَ

ْ
مٍ، وَعِل

ْ
 بِعِل

 

"Abul Huzail al-Állaaf yaitu Guru terbesar Mu'tazilah menyepakati 

kaum filsuf (Yunani) pada perkara bahwasanya Allah adalah berilmu 

yang ilmunya adalah dzat-Nya, demikian juga Allah ber-qudrah yang 

qudrah-Nya adalah dzat-Nya." 

 

Demikian juga hal ini telah dinyatakan sebelumnya oleh 

Abul Hasan Al-Asyári, beliau berkata: 

 

 
110 Sebagaimana dinukil oleh Abul Hasan al-Asyári di Maqalat al-Islamiyyin wa 

Ikhtilaf al- Musholliin hlm. 188. Adapun Ibrahim an-Nazham (muridnya al-'Allaf) 
mengungkapkan dengan cara yang lain meskipun hasilnya sama saja. Jika gurunya (al-
'Allaf) menetapkan sifat-sifat bagi Allah akan tetapi sifat-sifat tersebut adalah dzat Allah 
sendiri, adapun An-Nazham menolak seluruh sifat. Ia berkata: 

عَ 
ْ
فْي  ال

َ
اتِهِ وَت

َ
بَات  ذ ادِر  إِنَّ

َ
وْلِي ق

َ
جَهْلِ عَنْه  وَمَعْنَى ق

ْ
اتِهِ وَنفْي  ال

َ
وْلِي عَالِمٌ إِثبَات  ذ

َ
بَات  مَعْنَى ق وْلِي حَيٌّ إِنَّ

َ
فْي   جْزِ عَنْه  وَمَعْنَى ق

َ
اتِهِ وَت

َ
وْت  ذ

َ ْ
 الْ

"Makna perkataanku, 'Allah álim (berilmu)', maksudnya adalah menetapkan 
dzat-Nya dan menafikan kebodohan dari-Nya. Makna perkataanku, 'Allah maha kuasa', 
adalah menetapkan dzat-Nya dan menafikan ketidakmampuan dari-Nya. Makna 
perkataanku, 'Allah hidup' adalah menetapkan dzat-Nya dan menafikan kematian dari-
Nya”. 

Jadi menurut An-Nazham bahwasanya sifat-sifat adalah untuk menetapkan dzat 
Allah, bukan untuk menetapkan sifat-sifat itu, akan tetapi untuk menafikan lawan dari 
sifat-sifat tersebut, bukan karena sifat-sifat tersebut berbeda-beda. (Lihat : Maqaalaat al-
Islaamiyyin, Abul Hasan al-Asyári hal 166-167.  



61 

 

 فِي بَعْضِ 
َ
رِسْطَاطَالِيْس قَال

َ
نَ  أ

َ
رِسْطَاطَالِيْس وَذَلِكَ أ

َ
هُذَيْلِ عَنْ أ

ْ
بُو ال

َ
خَذَهُ أ

َ
وَهَذَا أ

فْظَ عِنْ 
 َ
هُ فَحَسنَ الل

 ُ
ل
ُ
هُ بَصَرٌ ك

 ُ
ل
ُ
هُ سَمْعَ ك

 ُ
ل
ُ
هُ حَيَاةٌ ك

 ُ
ل
ُ
هُ قُدْرَةٌ ك

 ُ
ل
ُ
مٌ ك

ْ
بَارِئَ عِل

ْ
نَ  ال

َ
تُبِهِ أ

ُ
دَ ك

: عِ 
َ
مُهُ هُوَ هُوَ وَقُدْرَتُهُ هِيَ هُوَ نفْسِهِ وَقَال

ْ
 ل

 

"Dan Abul Huzail mengambil ini dari Aristoteles. Hal ini karena 

Aristoteles dalam sebagian bukunya berkata, 'Tuhan adalah ilmu 

seluruhnya, qudrah seluruhnya, kehidupan seluruhnya, pendengaran 

seluruhnya, dan penglihatan seluruhnya'. Maka Abul Hudzail 

memandang lafal ini bagus menurutnya maka ia berkata, 'Ilmunya 

Allah adalah Allah itu sendiri, dan qudrah-Nya adalah Allah itu 

sendiri'." 

 

Namun tentu bukan berarti teologi Mu'tazilah sama 

persis dengan filsafat Yunani, karena dari sisi lain tetap ada 

perbedaan yaitu dari sisi -misalnya- ilmu Allah. Menurut 

filsafat Yunani bahwa Allah adalah tidak pantas memikirkan 

kecuali dzat-Nya sendiri, adapun mu'tazilah menetapkan Allah 

berilmu, dan tentu ilmu Allah tersebut berkaitan dengan parsial 

makhluk secara detail. Hanya saja Mu'tazilah mengatakan 

bahwa ilmu Allah adalah dzat-Nya atau Allah berilmu dengan 

dzat-Nya bukan dengan sifat yang terbedakan dengan dzat. 

 

2. Kedua: Yang tidak ada adalah sesuatu yang ditetapkan di 

dalam ketiadaan  ( ِعَدَم
ْ
ال فِي  ابِتٌ 

َ
ث يْءٌ 

َ
ش  وم   عْد 

َ ْ
 Hal ini karena .(الْ

terpengaruh dengan pemikiran al-Hayuli menurut 

Aristoteles. Maksud dari pernyataan ini adalah segala 

sesuatu yang tidak ada (belum ada) pada hakikatnya telah 

ada di ilmu Allah sebagai sesuatu yang 

tertentu/teridentifikasi, yang kelak akan menjadi sesuatu di 

alam wujud sesuai dengan yang diilmui Allah sebelumnya. 

 

B. Pengaruh Filsafat Yunani Terhadap Asy’ariah 

Pengaruh filsafat Yunani terhadap Asya'irah dapat 

dilihat dalam banyak hal, diantaranya: 



62 

 

1.  Pertama : Tuhan Harus Bersifat Statis  

Yaitu tidak boleh bergerak sama sekali dan tidak 

boleh mengalami perubahan. Hal ini sebagaimana 

penjelasan Plato dan Aristoteles tentang Kausa Prima. Bagi 

Asya'irah syarat Tuhan berdasarkan doktrin filsuf  Yunani 

tersebut meerupakan kebenarannya qath'i (absolut).  

Akibat berpegang pada keyakinan ini maka Asya'irah 

menolak seluruh sifat fi'liyah karena melazimkan adanya 

perubahan pada Allah. Dalam menyikapi nash-nash yang 

zahirnya adalah sifat fi'liyah maka Asya'irah menempuh 2 

metode :  

a. Menempuh metode at-Tafwidh (menyerahkan maknanya 

kepada Allah). 

b. Menempuh metode at-Ta'wil. Dalam metode at-Takwil juga 

Asya'irah menempuh 2 cara pentakwilan:  

- Pertama : Menafsirkannya dengan makna sifat dzatiyah 

dari salah satu dari 7 sifat yang mereka tetapkan111. 

- Kedua: Menafsirkan sifat tersebut dengan makhluk yang 

diciptakan oleh Allah 112.  

 
111. Asya'irah menetapkan 7 sifat saja dan semuanya adalah sifat dzatiyah. Yaitu 

(1) hidup, (2) iradah (kehendak), (3) qudrah (kekuasaan), (4) ilmu, (5) mendengar, (6) 
melihat, dan (7) berbicara. Salah satu metode takwil mereka terhadap sifat fi'liyah Allah 
adalah dengan menafsirkannya dengan membawanya kepada salah satu dari 7 sifat 
tersebut. Contoh : 

- Menafsirkan sifat الرحمة (menyayangi) dengan iradah (kehendak), yaitu 
berkehendak untuk memberikan pahala. 

- Menafsirkan sifat الغضب (marah) dengan iradah (kehendak) untuk memberi 
hukuman. 

- Menafsirkan sifat المحبة (cinta) dengan iradah (kehendak) untuk memberi 
ganjaran/pahala. Atau mereka menafsirkan sifat cinta dengan sifat berbicara, yaitu 
maksud dari cinta adalah Allah memuji. 

- Menafsirkan sifat  الرضا (ridha) dengan iradatul ináam (kehendak untuk 
memberikan anugerah/karunia). 

Dan perlu diingat bahwa sifat-sifat iradah tersebut adalah statis, sehingga tidak 
berkaitan dengan waktu tertentu. Karenanya mereka menyatakan bahwa Allah sejak 
zaman azali telah mencintai dan meridhai orang yang wafatnya dalam kondisi beriman 
meskipun ketika ia masih dalam kondisi kafir semasa hidupnya. Sebagai contoh Khalid 
bin Al-Walid, menurut mereka Allah sejak azali telah mencintai dan ridha kepada 
Khalid bin Al-Walid (yang wafat dalam kondisi mukmin) meskipun ketika ia masih 
menjadi panglima kaum musyrikin dan membunuhi para sahabat dalam perang Uhud. 

112.Seperti :  
Menafsirkan sifat  الخلق (mencipta) dengan  المخلوف makhluk (ciptaan) itu sendiri 

bukan dengan perbuatan Allah mencipta, karena jika ditafsirkan dengan mencipta maka 



63 

 

- Demikian juga Asya’irah terpaksa menakwil sifat-sifat 

dzatiyah fi’liyah menjadi sifat-sifat yang statis murni.113 

 

2.  Kedua : Tuhan tidak Memiliki Tujuan Tertentu  

Hal ini dikarenakan jika Tuhan memiliki tujuan 

tertentu maka Tuhan baru sempurna jika telah mencapai 

tujuan tersebut. Hal ini sebagaimana yang dijelaskan oleh 

para filsuf Yunani. Karenanya Aristoteles mengemukakan 

teori Hayuli dimana sesuatu yang bergerak akan memiliki 

kecenderungan mencari Shuroh (bentuk) yang sempurna, 

sehingga gerakan-gerakan Hayuli tidaklah diatur oleh 

Tuhan dan juga bukan tujuan Tuhan. Hal ini karena Tuhan 

tidaklah memikirkan kecuali dirinya sendiri. Sebagaimana 

juga Platinus mengemukakan teori    الفيَضُ الإلهي“curahan ilahi” 

untuk menghindar dari “Tuhan bertujuan”, sehingga 

munculnya alam semesta hanyalah konsekuensi dari adanya 

Tuhan bukan tujuan tuhan. 

 
proses mencipta Allah selalu berubah-ubah dan kontinu, karena setiap saat ada ciptaan 
Allah yang baru. Oleh karena itu mereka menafsirkan sifat mencipta dengan makhluk 
ciptaan-Nya. Menafsirkan    ُالإسْتِوَاء(istiwa') dengan   ِفيِ الْعَرْشِ فَصَارَ بهِِ مُسْتوَِيَّا عَلىَ الْعَرْش فعْل  فعََلهَُ 

(suatu perbuatan yang Allah perbuat di ársy sehingga jadilah la beristiwa di atas ársy).  
Akan tetapi maksud mereka dengan فعل bukanlah sifat akan tetapi adalah  ََّفعل باَئنُِ عَنْهُ لِأن
الْمَفْعُولِ   بمَِعْنىَ   perbuatan yang terpisah dari dzat Allah, yaitu maknanya adalah)   الْفِعْلَ 
makhluk). [Lihat: Majmu' al-Fatawa, Ibnu Taimiyah (16/397)]. 

113.Seperti menafsirkan sifat السمع “mendengar” dan البصر “melihat” dengan sifat 
 ilmu. Hal ini karena mereka menyadari bahwa sifat melihat Allah secara dzahir العلم
berkaitan dengan perkara-perkara yang dilihat (المبصرات) sementara yang dilihat adalah 
makhluk yang mengalami perubahan-perubahan, dari tidak ada menjadi ada, dari satu 
kondisi menjadi kondisi yang lain. Jika demikian maka sifat “melihat” Allah akan 
bergantung dengan sesuatu yang berubah. Karenanya mau tidak mau mereka 
menafsirkan sifat "melihat" dengan ilmu, sehingga makna “melihat" adalah   الله علم 

 ."ilmu Allah tentang perkara-perkara yang terlihat"  بالمبصرات
Demikian juga halnya mereka (Asyaírah) lakukan terhadap sifat "mendengar". 

Karena "mendengar-nya Allah secara dzahir berkaitan dengan perkara-perkara yang 
didengar (المسموعات) sementara yang didengar adalah makhluk-makhluk yang selalu 
mengalami perubahan maka mau tidak mau mereka menafsirkan sifat “mendengar” 
dengan العلم بالمسموعات  “ilmu Allah tentang perkara-perkara yang didengar” 

Catatan: Dalam hal ini (sifat ilmu) yang lebih konsekuen adalah Falasifah, yaitu 
mereka komitmen mempertahankan ke-statis-an Allah sehingga mereka mengatakan 
bahwa ilmu Allah tidak terkait dengan makhluk, karenanya Allah hanya mengetahui 
tentang dzat-Nya sendiri, dan tidak mengetahui tentang makhluk kecuali secara kulliy 
Tentunya Falasifah lebih  



64 

 

Asyaírah terpengaruh dengan “konsep teologi filsafat 

Yunani” ini, akhirnya mereka juga menyatakan bahwa Allah 

mencipta atau berbuat tanpa tujuan, karena jika Allah 

mencipta atau berbuat dengan tujuan maka Allah belum 

sempurna dan hanya bisa sempurna setelah mencapai 

tujuan tersebut. Dari sini Asyaírah menolak sifat "hikmah” 

pada Allah. Menurut mereka Allah mencipta dan berbuat 

tanpa tujuan sama sekali akan tetapi karena murni 

kehendak. 

Hal ini secara tegas dikatakan oleh para ulama 

Asyírah, di antaranya Ar-Razi, ia berkata: 

 

ةَ  بَيَ 
ْ
ةٍ ال

 َ
ةٌ بِعِل

َ
ل
 َ
حْكَامُهُ مَعَل

َ
ى وَأ

َ
 الِِل تَعَال

ُ
فْعَال

َ
وْنَ أ

ُ
نْ تَك

َ
وْزُ أ  لا يَجُ

 

"Tidak boleh mengatakan bahwa perbuatan dan hukum Allah didasari 

oleh alasan/tujuan tertentu." 

 

Asy-Syahristani berkata: 

 

نَ   
َ
حَقِ  أ

ْ
هْلِ ال

َ
صْنَافِ  مَذْهَبُ أ

َ
عْرَاضِ وَأ

َ
أ
ْ
جوََاهِرِ وَال

ْ
مَ بِمَا فِيْهِ مِنَ ال

َ
عَال

ْ
قَ ال

َ
ى خَل

َ
الَِل تَعَال

وْ غَيْرُ 
َ
هُ أ
َ
ةُ نَافِعَةً ل

 َ
عِل
ْ
كَ ال

ْ
فِعْلِ، سَوَاءُ قُدِرَتْ تِل

ْ
ى ال

َ
هُ عَل

َ
ةٍ ل
َ
ةٍ حَامِل

 َ
نواع لا لِعِل

َ
قِ وَالأ

ْ
ل  الخَ

فْ   النَ 
ُ
يَقْبَل يْسَ 

َ
يْسَ يَبْعَثُهُ  نَافِعَةٍ، إِذْ ل

َ
قِ إِذْ ل

ْ
خَل

ْ
لِل ةُ نَافِعَةٌ 

 َ
عِل
ْ
كَ ال

ْ
وْ قُدِرَتْ تِل

َ
أ رَ   عَ وَالضَ 

 
 َ
 عِل

ْ
 بَل

َ
ا حَامِل

َ
فْعَالِهِ وَل

َ
هُ في أ

َ
ا غَرَضَ ل

َ
فِعْلِ بَاعِثُ فَل

ْ
ى ال

َ
ةَ    ةعَل

 َ
ا عِل

َ
 شَيْءٍ صُنْعُهُ وَل

 
لِ
ُ
ك

 .لِصُنْعِهِ 
 

"Mazhab golongan yang benar adalah bahwa Allah menciptakan alam 

semesta, dengan segala jauhar-nya (inti/substansi), a'radh- nya (hal-

hal aksidental/kemudian), ragam dan jenis makhluknya, bukanlah 

karena suatu alasan yang memotivasinya untuk berbuat. Sama saja 

apakah alasan yang dianggap ada tersebut, bermanfaat bagi-Nya atau 

tidak, karena Ia tidaklah membutuhkan manfaat apa pun ataupun 

terancam dengan mudarat apa pun, atau pun alasan yang bermanfaat 



65 

 

bagi para makhluk, karena tidak ada motif yang mendasari perbuatan-

Nya. Yang benar adalah bahwa alasan segala sesuatu adalah 

perbuatan-Nya, dan tiada alasan apa pun di balik perbuatan-Nya."114 

 

3. Ketiga: Menolak Ilmu Allah Yang Baru (د  (علم الله المتجدِّ

Merupakan perkara yang diterima oleh akal sehat bahwa 

ilmu tentang kondisi sesuatu yang belum terjadi (meski akan 

terjadi) berbeda dengan ilmu tentang kondisi sesuatu yang telah 

terjadi.  

Demikianlah juga sifat ilmu Allah, bahwasanya Allah 

sejak azali dengan ilmu lalu-Nya (علم الله السابق) telah mengetahui 

sesuatu yang akan terjadi (yang kondisinya belum wujud) tentu 

berbeda dengan ilmu Allah tentang kondisi sesuatu tersebut 

setelah terjadi (wujud). Akan tetapi perlu diingat: Ini tidak 

melazimkan kejahilan bagi Allah, karena ilmu Allah yang baru 

tentang sesuatu yang kondisinya telah terjadi tidak didahului 

oleh kejahilan, akan tetapi didahului oleh ilmu Allah yang azali. 

Yang tidak boleh adalah jika Allah tidak mengetahui sesuatu 

yang akan terjadi kecuali setelah terjadi. 

Ilmu yang baru tersebut memang harus baru karena ia 

terkait dengan objek yang memang baru terjadi. Hal ini seperti 

sifat melihat Allah, tidak mungkin kita mengatakan bahwa di 

zaman azali Allah telah  melihat si fulan, sementara si fulan baru 

muncul dan diciptakan oleh Allah belakangan. Maka kita 

katakan bahwa Allah baru melihat si fulan dalam kondisi terjadi 

ketika si fulan telah tercipta. Akan tetapi Allah baru melihat si 

fulan tidaklah berarti sebelumnya Allah tidak bisa melihat, akan 

tetapi Allah sudah memiliki sifat melihat sejak azali akan tetapi 

melihat si fulan baru ada pada Allah ketika si fulan telah wujud.  

Demikian juga dengan sifat mendengar, bahwasanya 

Allah baru mendengar pembicaraan kita sekarang setelah kita 

membicarakannya. Karena jika kita mengatakan bahwa Allah 

telah mendengar pembicaraan kita sejak azali berarti 

pembicaraan kita pun telah terjadi sejak azali. 

 
114 .Nihayatul Iqdam Fi Ilmil Kalam, Asyharistaani, hal. 397. 



66 

 

Karenanya tidak mungkin kita mengatakan bahwa Allah 

sejak azali telah mengilmui si fulan -dalam kondisi telah wujud- 

sementara ketika azali si fulan belum terwujudkan. Yang ada 

hanyalah Allah telah mengetahui sejak azali bahwa si fulan 

akan terwujudkan.  

Asya'irah terpengaruh Falasifah yang menyatakan 

bahwa Allah harus statis, sehingga mereka menolak ilmu Allah 

yang baru berdasarkan munculnya makhluk. Mereka akhirnya 

terpaksa menakwil dengan mengatakan bahwa ilmu Allah tidak 

pernah berubah sejak azali, yang berubahlah hanyalah   ُالتَّعلَ ق

(keterkaitan) antara العالم (yang berilmu, yaitu Allah) dan  المعلوم 

(objek yang diketahui, yaitu makhluk) bukan antara العلم (ilmu 

Allah) dan المعلوم (objek yang diketahui, yaitu makhluk). Dengan 

demikian mereka tetap saja mengatakan bahwa ilmu Allah 

tidak berubah. 

Tentu ini adalah takwil yang tidak logis, kita bertanya 

kepada mereka apakah at-Ta’alluq tersebut merupakan perkara 

yang wujudi (benar-benar ada) ataukah hanya tinjauan dari sisi 

yang lain? Jika benar-benar ada berarti tentu perubahan at-

Talluq tersebut benar-benar ada dan berarti Allah mengalami 

perubahan. Tentu jika maklumat (objek yang diketahui) 

bertambah maka ilmu juga bertambah. Adapun menyatakan 

bahwa perubahan dan pertambahan maklumat tidak merubah 

ilmu tentang maklumat tersebut maka ini tidak masuk akal. 

Jika mereka menyatakan bahwa hanya ditinjau dari 

sudut pandang yang berbeda maka seharusnya tidak terjadi 

perubahan. Kalau tidak terjadi perubahan berarti ilmu Allah 

juga tidak berubah, berarti melazimkan ilmu Allah akan sesuatu 

yang kondisinya belum terjadi sama dengan ilmu Allah akan 

sesuatu dalam kondisi telah terjadi. Tentu ini tidak logis, dan 

ketidaklogisan ini diakui oleh Falasifah (yang diagungkan oleh 

kaum Asya'irah). 

 

  



67 

 

4. Keempat: Teori al-Jauhar al-Fard (bagian terkecil yang tidak 

terbagi lagi) 

Sebagaimana telah lalu bahwa Democritus (460 – 370 SM) 

berpendapat bahwa asal alam kembali kepada atom-atom 

terkecil yang sangat banyak, azali dan abadi115.  

Teori inipun diikuti oleh para Mutakallimin baik di 

kalangan Mu'tazilah maupun Asyaírah. Mereka 

menamakannya dengan al-Jauhar al-Fard   فَرْد
ْ
 Pertama kali .الجَوْهَر  ال

yang memunculkan teori ini dari kalangan Ahlul kalam adalah 

Abul Huzail al-Álla al-Mu'tazili. Beliau berkata: 

 

نَ  الج“
َ
إِجْتِمَاعِ أ

ْ
 مَا فِيْهِ مِنَ ال

َ
قَهُ الُِل سُبْحَانَهُ وَيَبْطِل نْ يُفَرِ 

َ
وْزُ أ    سْمَ يَجُ

ً
ى يَصِيرُ جُزْءا حَتَ 

هُ وَلا اجْتِمَاعَ  
َ
 عُمْقَ ل

َ
هُ وَلا

َ
ا عَرْضَ ل

َ
هُ وَل

َ
 ل
َ
ا طُول

َ
 ل
ُ
أ  يَتَجَزَ 

َ
ذِي لا

 َ
جزُْء ال

ْ
نَ  ال

َ
 وَأ

ُ
 يَتَجَزَأ

َ
لا

نْ يُفَارِقَ غَيْرُهُ 
َ
امِعَ غَيْرُهُ وَأ نْ يُجَ

َ
وْزُ أ نَ هُ قَدْ يَجُ

َ
  ”فِيْهِ وَلا افْتِرَاقَ، وَأ

 

“Sesungguhnya jism bisa Allah pisah-pisahkan dan Allah batalkan 

susunannya hingga jadilah partikel yang tidak bisa terbagi lagi. 

Adapun partikel tersebut tidak ada panjangnya, tidak ada lebarnya, 

serta tidak ada dalamnya, tidak tersusun dan tidak terpisah. Dan bisa 

bergabung (setelah itu) dengan yang lainnya atau terpisah dari yang 

lainnya" Banyak dari ahlul kalam yang mengikuti al-Allaf baik dari 

kalangan Mu'tazilah116 maupun Asyaírah117. 

 
115 . Menurut Democritus bahwasanya akal dan jiwa adalah kesatuan yang 

menggerakan atom- atom tersebut.(An-Nafs, Aristoteles, hlm. 9-10 dan hlm. 20) 
116 . Adapun Ibrahim An-Nazam al-Mu'tazili maka ia menyelisihi teori ini. 

Menurut beliau tidak ada suatu partikel pun kecuali tetap bisa dibagi dua, hingga tak 
berpenghujung. Ia berkata: 

"Tidak ada suatu bagian kecuali ada bagiannya lagi, tidak ada suatu parsial 
kecuali ada parsialnya lagi, tidak ada setengah kecuali ia juga ada setengahnya. 
Sesungguhnya setiap bagian bisa dibagi selamanya dan tidak ada ujungnya untuk 
dibagi." (Maqalat al-Islaamiyin, al-Asyári hlm. 318). Pendapat An-Nazham ini pun mirip 
dengan pendapat sebagian filsuf Yunani (yaitu Aristoteles). Hanya saja menurut 
Aristoteles sesuatu bagian akan terus bisa dibagi -secara potensi- (بالقوة), adapun secara 
kenyataannya (بالفعل) akan ada penghujungnya (Maqaalat al-Islaamiyin hlm. 318). 

117. Asyaírah yang mengikuti al-Állaaf di antaranya al-Baqilaani, al-Isfirayiniy, al-
Baghdadi, al- Juwaini, al-Laqani, dan As-Sanusi. Namun sebagian Asyaírah bersikap 
ragu antara menetapkan teori al-Jauhar al-Fard . Pertama: Al-Ghazali (450 – 505 H). Al-
Ghazali menolak al-Jauhar al-Fard dalam kitabnya Maqashid al-Falasifah hlm. 156 akan 



68 

 

Berikut ini sifat-sifat al-Jauhar : 

a.  Pertama: Ber-tahayyuz ز (menempati ruangan) التحي  118  atau 

bisa ditunjuk119, ini merupakan sifat terpenting jauhar120. 

b.  Kedua: Jika al-Jauhar sudah mengambil space (sesuai 

ukurannya) maka tidak boleh al-Jauhar yang lain yang 

menempati space yang sama, karena space tersebut telah 

disibukkan oleh al-Jauhar yang pertama.  

c.  Ketiga: Al-Jauhar tersebut tidak memiliki ukuran, yaitu 

tidak ada panjangnya, lebarnya, dan dalamnya. Ini adalah 

pendapat al Állaaf dan al-Juwaini. Al-Jauhar dianggap 

seperti titik dalam ilmu matematika dan fisika, yang 

merupakan sesuatu yang tidak bisa dibagi lagi dan tidak 

memiliki ukuran. Adapun jika telah memiliki ukuran maka 

jadilah garis. 

d.  Keempat: Al-Jauhar al-Mufrad semuanya sama, yaitu semua 

makhluk tersusun dari Al-Jauhar al-Mufrad yang sama. 

Yang menjadikan makhluk-makhluk bisa berbeda-beda 

adalah sifat-sifatnya ( ُالأعرَاض)121.  

 
tetapi dalam kitabnya al-Iqtishad fi al-I'tiqad hlm. 24 serta di Ihya Úlum ad-Din (1/185) 
beliau menetapkan teori al-Jauhar al-Fard. Kedua: Al-Amidi (551 – 631 H). Dalam 
kitabnya Abkaar al-Afkaar beliau membela teori al- Jauhar al-Fard, namun pada kitab 
beliau Ghaayatul Maraam fi Ílmi al-Kalaam hlm. 16 beliau menolak teori al-Jauhar al-
Fard. Ketiga: Ar-Razi (wafat 606 H). Dalam kitabnya Maálim Ushuul ad-Diin beliau 
mengakui teori al-Jauhar al-Fard, akan tetapi di dalam kebanyakan kitabnya beliau 
mengingkari teori tersebut. Seperti kitab: Al-Arbaún Fi Ushuul ad-Diin, al-Mathaalib al-
Áaliyah, dan Muhasshal Afkaar al-Mutaqaddimin wa al-Mutaakhirin. 

118. Al-Baqillani berkata: 
ا حَيْزِ 

َ
وْنَ ذ

 
نْ يَك

َ
وَجَبَ أ

َ
يْهِ ل

َ
لِكَ عَل

َ
وْ جَازَ ذ

َ
 ل

"Jika Allah boleh merupakan jism (tersusun) maka tentu wajib bagi-Nya untuk menempati 
ruang/bervolume." (At-Tamhid hlm. 191) 

Al-Juwaini berkata: 
جِهَة 

ْ
احِيَةِ وَال ر  بِهِ عَنِ النَّ عَبَّ ... الخير  ي  تَحَيّر 

 ْ
يّز أو الْ

َ
غِل  الخ

ْ
ش وْهَر  مَا ي  ج 

ْ
 ال

"Al-Jauhar adalah sesuatu yang menyibukkan space atau yang berspasi/bertempat....al- 
hayyiz/space merupakan sesuatu untuk mengungkapkan sisi atau arah." (Asy-Syamil fi Ushuul 
ad-Diin hlm. 142). 

119.Jadi menurut mereka al-Jauhar jika bisa menerima pembagian maka ia adalah 
jism. Adapun jika tidak bisa dibagi lagi maka dia adalah al-Jauhar al-Fard (atom). Lihat 
pernyataan Al-Farabi di al-Huruf hlm. 100 (tahqiq Muhsin Mahdi). 

120. Ini melazimkan bahwa jauhar membutuhkan tempat/ruang karena ia ber-
tahayyuz- dan bisa ditunjuk. 

121.Ini adalah pendapat sebagian Mu'tazilah, mayoritas Asyaírah dan Maturidiah. 
Namun banyak dari Ahlul Kalam yang mengingkari hal ini dan menyatakan 
bahwasanya jauhar-Jauhar bisa jadi sama dan bisa jadi berbeda sebagaimana yang 



69 

 

e.  Kelima: Al-Jauhar tidak mungkin kosong dari sifat-sifat 

 122(الأعرَاض  )

***** 

 

 

 

  

 
dinyatakan oleh sebagian Mu'tazilah Baghdad. (Lihat: Al-Masaail fi al-Khilaaf, An-
Naisaaburi hlm. 29). 

122 . Ini merupakan kesepakatan Asyaírah. Adapun sebagian ahlul kalam 
berpendapat bahwa bisa saja al-Jauhar kosong dari sifat atau sebagian sifat. (Lihat, At-
Tashawwur adz-Dzarriy Fi al-Fikri al-Falsafi al-Islami, Dr. Mina Abu Zaid, 197-198). 



70 

 

BAB 10 

KENYATAAN PAHIT AQIDAH ASY’ARIYAH  

 

 

 

Ada beberapa kenyataan pahit yang harus diterima oleh 

Asya’irah dengan sebab akidah yang mereka tetapkan sendiri. Di 

antara kenyataan pahit tersebut adalah: 

 

A. Asy’ariyah Mengakui Bahwa Aqidah Mereka Bukan Aqidah 

Salaf dan Mengakui Bahwa Jalan Salaf Lebih Selamat 

Asya’irah dalam perkataannya sendiri mengakui 

bahwasannya akidah mereka bukanlah akidah Salaf dan mengakui 

bahwa aqidah salaf adalah jalan aman dan keselamatan. Diantara 

bukti akan hal ini : 

1. Pengakuan sebagian ulama Asya’irah bahwa madzhab 

mereka tidak sama dengan madzhab salaf. 

Ungkapan mereka yang masyhur: 

 

مُ 
َ
عْل
َ
فِ أ

َ
ل مُ وَمَذْهَبَ الخَ

َ
سْل

َ
فِ أ

َ
ل  وأحكم  إِنَّ مَذْهَبَ السَّ

 

"Sesungguhnya mazhab salaf lebih selamat, meskipun mazhab Khalaf 

(orang-orang belakangan) lebih tahu."123 

 

Ibnul ‘arabi Al-Maliki (wafat 543 H) berkata: 

 

نَّ 
َ
 مَالِكٌ أ

َ
نَّةِ… وَقَال هْلِ السُّ

َ
قُدْرَةُ فَهُمْ طَائِفَةٌ مِنْ أ

ْ
يَدَ هِيَ ال

ْ
نَّ ال

َ
وْنَ أ

ُ
ذِيْنَ يَقُوْل

َّ
ا ال مَّ

َ
مْ وَأ

َ
هُ ل

ذِ 
َّ
 لِل

َ
مَعْنَى وَلِذَلِكَ قَال

ْ
وْمُ ال

ُ
 حَدِيْثٍ مِنْهَا مَعْل

َّ
ل
ُ
نَّ ك

َ
ُ أ  وَمَذْهَبْ مَالِكٍ رَحِمَهُ الِلَّ

ْ
ل وَّ

َ
ي يَتَأ

ةٌ 
َ
ةٌ مَجْهُوْل يْفِيَّ

َ
ك
ْ
وْمٌ وَال

ُ
هُ : الاِسْتِوَاءُ مَعْل

َ
ل
َ
 سَأ

 

 
123. Mauqif Ibnu Taimiyyah Min al-Asya’irah, Ibnu Taimiyah, (2/756).  



71 

 

“Adapun yang menyatakan bahwa tangan adalah qudrah (kuasa), 

mereka adalah sekelompok dari Ahlu Sunnah… dan Imam Malik  

menyatakan bahwa dirinya tidaklah men-takwil. Dan madzhab Imam 

Malik , bahwa seluruh hadits sifat diketahui maknanya. Oleh 

karenanya beliau berkata ketika menjawab seseorang yang bertanya 

kepadanya dengan menyatakan, istiwa’ itu diketahui (maknanya), 

adapun kaifiatnya tidaklah diketahui.”  

 

Ibnul ‘Arabi adalah ulama yang bermadzhab fiqih Maliki 

dan dalam Aqidah menganut teologi Asy’ari. Meskipun ia 

mengklaim bahwa men-ta’wil makna tangan Allah menjadi 

kuasa Allah adalah madzhab Ahlu Sunnah, akan tetapi ia tetap 

mengakui bahwa Imam Malik  tidaklah men-takwil, bahkan ia 

menyatakan bahwa Imam Malik rahimahullah mengakui 

bahwa seluruh hadits sifat itu adalah diketahui maknanya dan 

imam Malik  tidaklah bermadzhab at-tafwidh. 

Al-Qurthubi (wafat 671 H) ketika membahas sifat isti’wa 

berkata: 

 

ةُ  
َ
مَاءِ فِيهَا فِي هَذِهِ مَسْأل

َ
عُل
ْ
 ال

َ
قْوَال

َ
ا أ امٌ وَإِجْرَاءٌ. وَقَدْ بَيَّنَّ

َ
ل
َ
مَاءِ فِيهَا ك

َ
عُل
ْ
الاِسْتِوَاءِ، وَلِل

رْنَا فِيهَا هُنَاكَ أرْبَعَةَ 
َ
عُلى( وَذكَ

ْ
حُسْنَى وَصِفَاتِهِ ال

ْ
ِ ال أسْنَى فَي شَرحِْ أسْمَاءِ الِلَّ

ْ
كِتَابِ )ال

ْ
ال

ثَ 
ْ
ك
َ
. وَالأ

ً
ا
َ
بَارِي سُبْحَانَهُ  عَشَرَ قَوْل

ْ
نَّهُ إِذَا وَجَبَ تَنْزِيهُ ال

َ
رِينَ أ ِ

خ 
َ
مُتَأ

ْ
مِينَ وَال رُ مِنَ المُتَقَد ِ

مَاءِ  
َ
عُل
ْ
ال ةِ  عَامَّ عِنْدَ  يْهِ 

َ
عَل ازِمَةِ 

َّ
ال وَاحِقِهِ 

َ
وَل ذَلِكَ  ضَرُورَةِ  فَمِنْ  حَيَّزِ  تَّ

ْ
وَال هَةِ  جِ

ْ
ال عَنِ 

مِينَ وَقَادَتِهِمْ مِنَ ال  مُتَقَدَّ
ْ
هَةِ فَوْقٍ ال يسَ بِخِ

َ
هَةِ، فَل جِ

ْ
رِينَ تَنْزِيهُهُ تَبَارَكَ وَتَعَالى عَنِ ال ِ

خ 
َ
مُتَأ

رُ وَالحُدُوثُ.   عِنْدَه غَيُّ ونُ فِي وَالتَّ
ُ
نْ يَك

َ
هَةِ أ زَمُ مِنْ ذَلِكَ عِنْدَهُمْ مَتَى اخْتَصَّ بِجِ

ْ
نَّهُ يَل

َ
ُُمْ، لِأ

هَةِ   ونَ بِنَقْيِ الجِ
ُ
ا يَقُول

َ
 رَضِيَ الِلُّ عَنْهُم ل

ُ
ل و 

َ
فُ الأ

َ
ل انَ السَّ

َ
مَينَز وَقَدْ ك ِ

 
 المُتَكَل

ُ
هَذَا قَوْل

ا يَنْطِقُونَ بِذَلِ 
َ
خْبَرَتْ  ول

َ
مَا نَطَقَ كِتَابُهُ وَأ

َ
ى ك

َ
ِ تَعَال ثْبَاتِهَا لِلِ

َ
ةُ بِإ فَّ

َ
 نَطَقُوا هُمْ وَالك

ْ
كَ ، بَل

 
 ً
فِ ال

َ
ل حَدٌ مِنَ السَّ

َ
م يُنْكِرْ أ

َ
 ص رُسُلهُ. وَل

َ
ى عَرْشِهِ حَقِيقَةً. وَخُصَّ  الِحِ أ

َ
نَّهُ اسْتَوَاى عَل



72 

 

مُ حَ 
َ
ا تُعْل

َ
اسْتِوَاءِ فَإِنَّهُ ل

ْ
ةَ ال يْفِيَّ

َ
وا ك

ُ
وقَاتِهِ، وَإِنَّهَا جَهِل

ُ
ل عْظَمُ مَخْ

َ
نَّهُ أ

َ
عَرْشُ بِذَلِكَ لِأ

ْ
قِيٌتُهُ،  ال

  
ُ
ؤَال ، والسُّ

ٌ
مٌ ــ يَعْنِي فِيْ اللغة ــ وَالكيف مَجْهُوْل

ُ
. الاِسْتِوَاءُ مَعْل ُ  مَالِكٌ رَحِمِهُ الِلَّ

َ
قَال

   ا بِدْعَهٌ.عَنْ هَذَ 
 

"Ini adalah pembahasan seputar istiwa'-nya Allah, yang sudah sering 

diperbincangkan oleh para ulama. Saya telah menyebutkan 14 

pendapat mereka dalam karya saya, Al-Asna fi Syarh Asma'illaah al-

Husan wa Shifaatih al-Ulaa. Mayoritas dari ulama terdahulu dan 

kontemporer, berpendapat bahwa jika Tuhan tidak boleh disifati 

dengan jihah dan tahayyuz, maka konsekuensinya -menurut mayoritas 

ulama terdahulu dan para tokoh ulama kontemporer- adalah bahwa 

Allah  tidaklah berada di jihah fauq (arahan atas), karena keberadaan 

Allah pada jihah tertentu, berkonsekuensi bahwa Allah berada di 

tempat atau hayyiz (area) tertentu, dan berikutnya mengharuskan 

adanya sifat harakah (gerakan) atau sukun (diam) bagi Allah, serta 

adanya perubahan dan keterbaharuan pada Allah . Demikianlah 

pendapat para ahli kalam. Adapun para Salaf generasi awal , mereka 

tidaklah menyatakan peniadaan jihah dari Allah , bahkan mereka 

tidak pernah membicarakan hal tersebut. Akan tetapi sebaliknya, 

mereka dan keumuman umat Islam, justru menetapkan jihah (arah 

atas) bagi Allah , sebagaimana yang termaktub dalam Al-Qur'an 

dan hadits-hadits Rasulullah صلى الله عليه وسلم. Dan tidak seorang pun dari para Salaf 

Shalih yang mengingkari bahwasanya Allah ber-istiwa' di atas Arsy-

Nya secara hakiki. Arsy dikaitkan secara khusus dengan istiwa’-nya 

Allah , karena Arsy adalah makhluk-Nya yang paling besar.Hanya 

saja, para Salaf menyatakan bahwa mereka tidak mengetahui kaifiat 

istiwa'-Nya tersebut, karena hakikatnya memang tidak diketahui. 

Imam Malik berkata, "Istiwa' itu diketahui (maknanya sesuai Bahasa 

Arab), sedangkan kaifiatnya tidaklah diketahui, dan bertanya-tanya 

tentang kaifiat tersebut adalah kebid'ahan."124 

 

 

 
124. Tafsir al-Qurtubi, Imam Alqurthubi, (7/219-220) 



73 

 

Abu Abdullah Al-Qurthubi, seorang ahli tafsir tersohor, 

merupakan salah satu ulama yang terpengaruh akidah 

Asya'irah. Bahkan beliau menyatakan lebih memilih pendapat 

bahwa Allah tidak di atas. Meskipun demikian, beliau 

mengakui bahwa para Salaf telah sepakat untuk menetapkan 

Allah di atas. 

Dua nukilan di atas sangat spesial, karena kedua ulama 

besar tersebut mengakui bahwa mazhab Salaf bukanlah tafwidh, 

melainkan meyakini dan memahami makna nash sifat secara 

zahir. 

Dan sebelum Ibnul 'Arabi dan Al-Qurthubi ternyata al-

Ghazali (wafat 505 H) juga mengakui bahwa akidah as-Salaf 

adalah meyakini Allah di atas. 

Berikut penukilan dari Al-Ghazali, beliau berkata: 

 

 على أن جواز ذلك موقوف على قيام البرهان   بحث في قانون التأويل…
ٌ
وَاتفقوا أيضا

على استحالة الظاهر … إذ يقول الحنبلي: لا برهان على استحالة اختصاص الباري 

لا   واحد  وكأن كل  الرؤية.  استحال  على  برهان  لا  الأشعري:  ويقول  فوق،  بجهة 

. وكيفما كان فلا  
ً
 قاطعا

ً
ينبغي أن يكفر كل  يرضى بما ذكره الخصم، ولا يراه دليلا

 
ً
 أو مبتدعا

ً
 في البرهان، نعم يجوز أن يسميه ضال

ً
أما  :فريق خصمه، بأن يراه غالطا

  
ً
،فمن حيث إنه ابتدع قولا

ً
ضالا، فمن حيث إنه ضل غنالطريق عنده. وأما مبتدعا

الِل  تعالى لم يعهد من السلف الصالح التصريح به، إذ المشهور فيما بين السلف أن  

يرى،فقول القائل لا يرى بدعة، وتصريحه بتأويل الرؤية بدعة، بل إن ظهر عنده 

أن تلك الرؤية معناها مشاهدة القلب، فيبغي أن لا يظهره ولا يذكره، السلف لم 

 يذكروه. 
 

"Pembahasan tentang aturan/undang-undang takwil… 



74 

 

Mereka juga telah sepakat bahwasanya bolehnya mentakwil dibangun 

di atas adanya dalil yang menunjukkan akan mustahilnya makna 

zahir… 

Ketika seorang Hanbali berkata: Tidak ada dalil yang menunjukkan 

mustahilnya Allah berada di arah atas', dan seorang Asy'ari akan 

berkata: "Tidak ada dalil akan mustahilnya Allah dilihat", maka 

seakan-akan masing-masing tidak terima apa yang disebutkan oleh 

lawan (yang memandang mustahil Allah di atas dan mustahil Allah 

dilihat -pen) dan memandang bahwa argumentasi yang disebutkan 

lawan bukanlah dalil yang kuat. 

Apapun yang terjadi maka janganlah setiap kelompok mengkafirkan 

lawannya karena melihat lawannya salah dalam berargumentasi. 

Memang benar boleh baginya untuk menamakan lawannya "sesat" 

atau "mubtadi". 

Adapun dinamakan sesat karena menurutnya lawannya tersebut telah 

tersesat dari jalan (yang benar). Adapun boleh dinamakan mubtadi' 

karena lawannya telah mengada-ngadakan suatu pendapat yang tidak 

dikenal bahwa para As-Salaf As-Shalih pernah mengucapkannya. 

Karena yang masyhur di kalangan salaf bahwasanya Allah dilihat. 

Maka perkataan seseorang bahwasannya Allah tidak dilihat adalah 

bid'ah. Dan pernyataan mentakwil ru'yah (Allah dilihat) juga bid'ah. 

Bahkan meskipun menurut lawan bahwasanya makna "melihat Allah" 

adalah "melihatnya Allah dengan hati (bukan dengan mata-pen)" 

maka hendaknya ia tidak menampakkan pendapatnya tersebut dan 

menyebut pendapatnya tersebut karena para salaf tidak menyebutnya.” 

 

بات الفوق لِلَّ تعالى مشهور عند السلف، ولم يذكر ثإ  لكن عند هذا يقول الحنبلي: 

 ولا   أحد منهم
ً
، ولا داخلا

ً
 بالعالم ولا منفصلا

ً
 أن خالق العالم ليس متصلا

ً
  ، خارجا

 .مقالة غير مأثورة عن السلففهذ قول بدع ..... و وإن الجهات الست خالية عنه، 
 

"akan tetapi ketika itu maka seorang hanbali akan berkata: 

‘menetapkan Allah diatas merupakan perkara yang masyhur di 

kalangan para as-Salaf. Tidak seorang pun dari mereka yang 

menyatakan bahwa 'Pencipta alam tidak bersambung dengan alam 

dan tidak juga terpisah, tidak di dalam alam dan tidak juga di luar alam, 



75 

 

enam arah seluruhnya kosong dari Allah, .... Ini adalah perkataan 

bid'ah, karena bid'ah yang tidak diriwayatkan dari para as-Salaf." 

 

Lihatlah bagaimana Al-Ghazali mengakui bahwa para as-

salaf ash-shalih dahulu semuanya menyatakan dengan zahir 

dalil bahwasannya Allah di atas. Tidak seorang pun dari mereka 

yang menyatakan dengan pernyataan Asy’airah bahwasannya 

Allah tidak di dalam alam dan tidak juga di luar alam, Allah 

tidak bersambung dengan alam dan tidak juga terpisah alam, 

arah atas bagi Allah sama saja dengan arah bawah bagi Allah… 

Madzhab As-salaf As-shalih (mengikuti) zahir ayat tanpa 

mentakwil, tanpa mengetahui bagaimananya) ternyata juga 

diakui oleh Ibnu Hajar . Beliau berkata: 

 

 ال
َ
 البَيهَقِيُّ مِنهُم مَن قَال

َ
  عوَقَال

َ
مَ فِي الوَجهِ وَمِنهُم مَن قَال مَا تَقَدَّ

َ
ينُ صِفَةُ ذَاتِ ك

ي ….  ى مِن ِ
َ
ونَ بِمَرأ

ُ
ي لِتَك

َ
ى عَينِي أ

َ
ؤيَة فعلى هذَا فَقَوله ولِتُصنَعَ عَل المُرَاد بِالعينِ الرُّ

ى تَرجِيحِ الأ 
َ
 إِل

َ
فِ ول لأ وَمَال

َ
ل   نَّهُ مَذهَبُ السَّ

 

"Al-baihaqi berkata: ‘Diantara mereka ada yang menyatakan bahwa 

‘mata’ adalah sifat dzat -sebagaimana telah lalu tentang sifat wajah-, 

Di antara mereka ada yang menyatakan bahwa yang dimaksud dengan 

‘mata’ adalah melihat. Berdasarkan ini maka firman Allah   وَلِتصُنَعَ عَلَى

 :Dan supaya kamu (Musa) diasuh diatas mata-ku’ (QS. Thaha‘ عَينِي

39) maksudnya adalah مِنِّي بِمَرأىَ   yaitu ‘agar engkau dalam لِتكَُونَ 

penglihatan-Ku’… Dan Al-Baihaqi condong menguatkan pendapat 

yang pertama (yaitu mata adalah sifat dzat Allah-pen) karena itu 

adalah madzhab salaf.” 

 

Ibnu Hajar rahimahullah juga berkata:  

 

ُ فِي كِتَابِهِ وَتَبَتَ   خبَرَ الِلَّ
َ
هُ أ
َ
هرَوَردِيُّ فِي كِتِابِ العَقِدَةِ ل ينِ السَّ يخُ شِهَابُ الد ِ  الشَّ

َ
وَقَال

ا  
َ
فُ فِيهَا بِتَشبيهٍ وَل ا يُتَصَرَّ

َ
 وَالنَّفسُ وَاليَدُ وضالعَينُ فَل

ُ
زُول عَن رَسُولِهِ الاِستِوَاءُ وِالنُّ



76 

 

  
َ
قَال مَى  ذَلِكَ الحِ  

َ
حَوْل ومَ  يَحُ نْ 

َ
أ  
ٌ
عَقْل اسَرَ  جَ

َ
مَا ت وَرَسُولِهِ   ِ

ا إِخبَارُ الِلَّ
َ
ول
َ
ل إِذْ  تَعطِيلٍ 

الِحُ  فُ الصَّ
َ
ل  السَّ

ُ
يبِيُّ هَذَا هُوَ المَذْهَبُ المُعتَمَدُ وَبِهِ يَقُول ِ  الط 

 

"Asy-Syaikh Syihabuddin As-Sahrawardi dalam kitabnya Al-’Aqidah 

berkata: ‘Allah telah mengabarkan di Al-Qur’an dan telah valid dari 

Rasulullah sifat-sifat al-istiwaa’, nuzul, jiwa, tangan, dan mata. Maka 

tidak boleh diotak-atik sifat-sifat tersebut dengan mentasybih 

(menyerupakan dengan sifat makhluk) atau dengan menta’thil 

(menolak), karena kalau bukan pengkhabaran dari Allah dan Rasul-

Nya tentu tidak ada akal yang berani untuk mengitari pembahasan 

terlarang tersebut.’ 

 

Perhatikanlah 2 penukilan Ibnu Hajar aba di atas, beliau 

menukil tanpa mengingkari dengan menjelaskan hakikat 

akidah para salaf yaitu mengimani sifat wajah dan mata sebagai 

sifat dzatiyah Allah dengan tidak menolaknya dan tidak 

mentasybihnya. Ini adalah pengakuan yang jelas dari Ibnu 

Hajar bahwa akidah salaf adalah menetapkan sifat-sifat Allah 

tanpa mentasybih dan tanpa mentakwil. Sebagaimana kita 

ketahui Ibnu Hajar terpengaruh dengan akidah Asya'irah, akan 

tetapi ketika membahas sifat mata Allah maka beliau 

menjelaskan tentang hakikat mazhab Salaf. 

 

2. Kedua : Sebagian Ulama Asya'irah Salah Paham dan 

Menyangka Bahwa Mazhab as-Salaf adalah at-tafwidh.  

Al-Juwaini mengakui bahwasanya mentakwil sifat-sifat 

Allah bukanlah akidah salaf, bahkan ia pun mengakui bahwa 

akidah salaf adalah berdasarkan zahir dari ayat-ayat sifat 

(meskipun ia menyangka bahwa akidah salaf adalah at-tafwidh). 

Al-Juwaini berkata: 

 



77 

 

 اختلفت مسالك العلماء في هذه الظواهر فرأى بعضهم تأويلها والتزم ذلك في آي 

الكتاب وما يصح من السنن وذهب أئمة السلف إلى الانكفاف عن التأويل واجراء 

 الظواهر على مواردها وتفويض معانيها إلى الِل تعالى 
 

"Bervariasi metode para ulama dalam menyikapi zahir ayat-ayat sifat 

ini. Sebagian mereka memandang untuk mentakwilnya dan komitmen 

untuk mentakwil ayat-ayat maupun hadis-hadits yang shahih. 

Sementara para imam salaf berpendapat untuk meninggalkan takwil 

dan menjalankan zahir ayat dan hadits sesuai dengan sumbernya serta 

mentafwidh (menyerahkan) maknanya kepada Allah."125 

 

Ungkapan ini menunjukkan bahwa mereka mengakui 

bahwa mazhab takwil mereka bukanlah mazhab As-Salaf 

bahwa mereka menyangka bahwa mazhab as-Salaf adalah at-

tafwidh, itu pun tetap menunjukkan bahwa mereka bukanlah 

mazhab as-Salaf. 

Orang-orang Asya'irah mengatakan demikian karena 

menyangka bahwasanya para salaf melakukan tafwidh, 126 

sedangkan mereka khalaf melakukan takwil. Sebagian mereka 

menyangka bahwasanya para salaf dahulu sibuk berjihad dan 

yang lainnya sehingga mereka tidak berdalam- dalam dalam 

takwil, akibatnya mereka menyangka bahwasanya mereka lebih 

mengerti tentang takwil ayat-ayat sifat. Akan tetapi yang benar 

adalah para salaf tidak melakukan tafwidh.127 

 

3.  Ketiga: Sikap Sebagian Mereka yang Mencela Akidah as-

Salaf yang dinukil dengan Sanad  

Hal ini seperti celaan ar-Razi terhadap kitab at-Tauhid 

karya Ibnu Khuzaimah, di mana ia menamakannya dengan 

kitab Syirik. 

 
125. Ar-Risalah an-Nazhamiyah, Imam Aljuwainiy, hal. 21 
126. Tafwidh adalah menetapkan lafal tanpa menetapkan maknanya. 
127. Hal ini penting untuk diketahui agar kita semakin yakin bahwasannya akidah 

Ahlus Sunnah yang benar bukanlah akidah ibnu Taimiyah, akan tetapi akidah yang kita 
perjuangkan  adalah akidah dari para salafush shalafusshaleh. 



78 

 

Penisbatan kepada akidah salaf adalah penisbahan yang 

sangat mulia dan memiliki konsekuensi. Lihatlah orang-orang 

Asya'irah, sampai saat ini mereka tidak berani mengatakan 

bahwasanya akidah mereka adalah akidah salaf, karena jika 

mereka berani mengatakan demikian maka mereka mau tidak 

mau harus mengeluarkan dalil salaf atas akidah mereka, namun 

mereka tentu tidak akan dapatkan.  

Berbeda dengan akidah Ahlus Sunnah yang memiliki 

banyak dalil dari para salaf, sahabat, tabi’in, dan bahkan para 

ulama terdahulu. Oleh karena itu, inilah kenyataan pahit akidah 

Asya'irah, bahwasanya mereka menyelisihi akidah para salaf. 

Sebagian mereka tetap nekat menyatakan bahwa akidah mereka 

adalah akidah salaf, namun jika diminta bukti maka mereka 

tidak berkutik. 

Abul hasan al-asy’ari dalam kitabnya Al-Ibanah 'an 

Ushul ad-Diyanah 128  berkata dalam pasal penjelasan tentang 

perkataan Ahlul Haq dan Ahlus Sunnah: 

 

افِضَةِ   وِالرَّ وَالحرُُوْرِيَةِ  وِالهْمِيَةِ  وَالقَدَرِيَةِ  ةِ 
َ
المُعْتَزِل  

َ
قَوْل رْتُمْ 

َ
نكْ
َ
أ قَد   :

ٌ
قَائِل  

َ
قَال فَإِنَّ 

نَا
ُ
هُ: قَول

َ
 ل
َ
تِي بِهَا تَدِينُونَ. قِيل

َّ
مُ ال

ُ
نَ، وَدِيَانَتَك

ُ
ذِي بِهِ تَقُول

َّ
م ال

ُ
ك
َ
فُونَا قَول  وِالمُرْجِئَةِ، فَعَر ِ

ذِي  
َّ
، ال

ُّ
ِنَا عَزَّ وَجَل

ِ رَب  كُ بِكِتَابِ الِلَّ مَسُّ تِي نَدِيْنُ بِهَا، التَّ
َّ
م ال

ُ
وْنَ، وَدِيَانَتَك

ُ
 بِهِ تَقُل

ُ
تَقُول

بْنِ  حْمَدَ 
َ
أ  ِ عَبْدِ الِلَّ بُو 

َ
أ بِهِ   

ُ
يَقُول انَ 

َ
وَبِمَا ك مُعْتَصِمُونَ،  بِذَلِكَ  نُ  حْ

َ
وَن الحَدِيْثِ،  ةِ  وَبِسُنَّ

دِ بْنِ حَنْ   مَثُوْبتََهُ مُحَمَّ
َ
جْزَل

َ
رُ الِلَّ وِجْهَهُ وَرَفَعَ دَرَجَتَهُ وَأ  بَلِ ـــ نَضَّ

 

“Apabila ada yang berkata kepada kami: 'Kalian telah mengingkari 

akidah Muktazilah, Qadariyah, Jahmiyah, Al-Hururiyah (khawarij), 

Rafidhah, dan Murji'ah, maka kenalkanlah kepada kami apa akidah 

kalian, dan sebutkanlah agama yang kalian yakini tersebut'. Maka 

dikatakan kepadanya: 'Adapun perkataan kami, keyakinan kami, 

 
128 . Buku ini di antara buku-buku terakhir yang ditulis oleh Abul Hasan Al-

Asy’ari, dan penisbahan buku ini benar karena dinukil oleh Ibnu Asakir dalam kitabnya 
Tabyin Kadzib Al-Muftari. Akan tetapi orang-orang Asy’ariyah mengingkari buku ini. 



79 

 

agama kami adalah berpegang teguh dengan Kitab Rabb kami, dan 

sunnah nabi kami Muhammad صلى الله عليه وسلم  صلى الله عليه وسلمdan apa yang diriwayatkan dari 

para sahabat yang mulia, para tabiin, dan para imam-imam hadits, dan 

kami berpegang teguh dengan akidah mereka, dan kami berakidah 

dengan apa yang dikatakan oleh Abu Abdillah Ahmad bin Hanbal -

semoga Allah muliakan wajahnya, mengangkat derajatnya dan 

memperbesar pahalanya.”129 

 

Inilah perkataan Abul Hasan Al-Asy'ari yang dimana 

menunjukkan bahwasanya beliau berusaha kembali kepada 

akidah salaf, dan berusaha untuk mengikuti pendapat Imam 

Ahmad bin Hanbal. 

Ibnu Taimiyah berkata: 

 

ألإِمَامُ    
َ
قَال وَلِهَذَا  فِ. 

َ
ل السَّ ات ِبَاعِ  انتِحَالِ  تَرْكُ  هُوِ  البِدَاعِ:  هْلِ 

َ
أ شِعَارَ  نَّ 

َ
أ فَعُلِمَ 

حْمَدُ … : 
َ
ِ …" أ

بِي  صْحَبُ النَّ
َ
يهِ أ

َ
انَ عَل

َ
كُ بِمَا ك ةِ عِنْدَنَا التَمَسُّ نَّ  السُّ

ُ
صُل

ً
 "أ

 

"Maka dimaklumi bahwasannya syi’ar Ahlul Bid’ah adalah 

meninggalkan “mengikuti para salaf” karenanya Al-Imam Ahmad 

berkata … “pokok-pokok As-Sunnah di sisi kami adalah beregang 

dengan pijakan para sahabat Nabi 130” صلى الله عليه وسلم 

 
129. Al-Ibanah, Imam Abul Hasan Asy Ariy. hlm. 20 
130. Majmu al-Fatawa, Ibnu Taimiyah (4/155) 



80 

 

 
 

B. Aqidah Asy’ariyah Murni dibangun di Atas Akal 

Di antara kenyataan pahit akidah Asy’ariyah adalah akidah 

mereka murni dibangun di atas akal, adapun pendalilan dalam Al-

Qur’an dan As-Sunnah hanya sekedar penguat saja. Oleh karnanya 

mereka memiliki kaidah yang mereka namakan dengan ي  ا ِ
ّ
ل
 
ك
ْ
ال  

وْن  قَان 
ْ
ل  

“undang-undang universal”: 

 

قْلِ  ى النَّ
َ
عَقْلِ عَل

ْ
 تَقْدِيْمُ ال

 

“Mendahulukan akal daripada dalil.” 

 

Hal ini disebutkan oleh Ar-Razi dalam beberapa bukunya 

diantaranya Asaas at-Taqdis 131 . Berbeda dengan akidah Ahlus 

Sunnah yang mendahulukan dalil dari pada akal, dan akal tunduk 

 
131. Lihat Asas at-Taqdis hlm. 220-221, pasal 32. 

Asy’ariyah mengakui bahwa 

akidah mereka bukan akidah 

salaf 

Sebagian ulama 
Asy’ariyah 
mengakui 

bahwa 
madzhab 

mereka tidak 
sama dengan 

madzhab salaf 
Di antaranya: 

 

Sebagian ulama Asy’irah 

salah paham dan menyangka 

bahwa madzhab As-Salaf 

adalah At-Tafwidh. Itu pun 

mereka tidak memilih men-

tafwidh, tapi mereka lebih 

memilih untuk mentakwil 

(meskipun mereka 

membolehkan At-Tafwidh). 

Ibnul 
‘Arabi 

Al-
Maliki  

 

Al-Qurthubi 
 

Al-Juwaini mengakui 

bahwa madzhab takwil 

mereka bukanlah madzhab 

As-Salaf. 

Sikap sebagian 

mereka yang 

mencela akidah 

As-Salaf yang 

dinukil dengan 

sanad. 

Seperti celaan Ar-
Razi terhadap 

kitab At-Tauhid 
karya Ibnu 

Khuzaimah, 
dimana ia 

menamakannya 
dengan kitab 

syirik. 



81 

 

kepada dalil. Dan ketahuilah bahwasannya kaidah mereka ini 

merupakan warisan dari Muktazilah. Oleh karenanya kaidah 

"Mendahulukan akal daripada dalil” juga dibahas oleh Al-Qadhi 

Abdul Jabbar, seorang tokoh Muktazilah dalam kitabnya Syarah 

Al-Ushul Al-Khamsah, di dalam kitab tersebut dia menjelaskan 

bahwasanya jika akal bertentangan dengan dalil maka akal di 

dahulukan daripada dalil.  

Ar-Razi dalam kitabnya Ma'alim Ushul Ad-Diin 

menyebutkan 10 perkara yang menjelaskan tentang dalil-dalil Al-

Quran dan Sunnah, dan dia mengatakan bahwa dalil-dalil tersebut 

hanya memberikan faedah persangkaan dan bukan keyakikan. 

Maka setelah itu dia berkata:  

 

 يُعَارِضُ 
َ
ن لا ةُ وَالظَّ عَقْلِيَةَ قَطْعِيَّ

ْ
ن ال

َ
ةُ وَأ قْلِيَةَ ظَنِيَّ  النَّ

َ
ائِل

َ
ل ن الدَّ

َ
وَإِنَّمَا ثَبت هـذَا ظَهَرَ أ

قَطْعَ 
ْ
 ال

 

"Dan apabila perkara ini tetap (bahwasanya dalil-dalil Al-Quran dan 

Sunnah penunjukannya hanya persangkaan) maka tampak jelas 

bahwasanya dalil-dalil naql (Al-Quran dan Sunnah) hanyalah 

persangkaan, adapun dalil-dalil akal itu adalah yang pasti, dan yang 

persangkaan tidak dapat melawan yang pasti.”132  

 

Di sini Ar-Razi menjelaskan bahwa dalil-dalil Al-Quran dan 

As-Sunnah tidak boleh dilawan dengan akal, karena akal adalah 

sesuatu yang pasti, sehingga mereka mendahulukan akal daripada 

dalil. 

Selain itu, Ar-Razi juga berkata dalam kitabnya Nihayatul 'Uqul: 

 

فْلِيَةَ   فَخَرجََ  ةَ النَّ
َ
ال
َ
ل نَّ الدَّ

َ
رْنَاهُ أ

َ
ا ذكَ كُ بِهَا فِي المَسَائِلِ العَلميةِ   مََِّ مَسُّ وْزُ التَّ ا يَجُ

َ
  ل

 

 
132. Ma’lim Ushuluddin, Fakhruddin Arrazi, hal.25 



82 

 

“Maka kesimpulan dari apa yang kami sebutkan, bahwasanya dalil-dalil 

naql (Al-Quran dan Sunnah) tidak boleh dijadikan pegangan dalam 

masalah akidah.”133 

 

Bahkan Al-Amidi dalam kitabnya Abkarul Afkar mengkritik 

orang yang berdalil dengan Al-Quran dan Sunnah dalam 

menetapkan sifat-sifat mendengar dan melihat. Al-Amidi berkata: 

 

أ خُرُوجَْ  
َ
يَقِيْنِ، وَل

ْ
ةِ … وَهِيَ غَيْرُ مُفِيْدَةٍ لِل نَّ صْحَابِ فِي الكِتَابِ وَالسُّ

َ
وَرُبَّمَا استَرْوحََ بَعْضُ الأ

 
َ
ةِ وَمَا يُطْل فْسِيَّ فَاتِ النَّ نُهُ فِي إِثْبَاتِ الص ِ

ْ
كُ بِمَا هَذَا شَأ خْمِيْنِ، وَالتَّمَسُّ ِ وَالتَّ

ن  هَا عَنِ الظَّ
َ
بُ ل

تَنِعٌ. فِيْ   هِ اليَقِيْنُ مَُْ
 

“Dan terkadang sebagian sahabat (Asy’ariyah) merasa tenang atau 

nyaman ketika menetapkan sifat mendengar dan melihat Allah dengan 

zahirnya dalil-dalil yang datang dalam Al-Quran dan Sunnah... padahal 

dalil-dalil tersebut tidak memberikan keyakinan, dan tidak bisa bakalan 

keluar dari status persangkaan dan dugaan. Maka berpegang teguh pada 

dalil yang seperti ini dalam menetapkan sifat-sifat nafsiyah serta perkara 

yang dituntut untuk diyakini maka tidak boleh.”134 

 

Lihatlah bagaimana Al-Amidi mengkritik orang yang 

berdalil dengan Al-Quran dan Sunnah, tidak lain hal itu dia 

lakukan karena menganggap Al-Quran hanya persangkaan, 

adapun akal adalah sesuatu yang pasti. Bahkan menjadikan dalil 

Al-Qur'an dan As-Sunnah sebagai landasan dalam pembahasan 

ilahiyaat (ketuhanan) menurut mereka adalah kekufuran. 

As-Sanusi  berkata: 

 

 
133. Nihayatul ‘Uqul, Imam Arrazi, hal.331-333. 
134. Abkarul Afkar Fi Ushul ad-Din, Al-Amidi, (1/320). 



83 

 

نةُ وَيحرم مَا سواهُمَا فَالرد   وَالس  ِ الكتاب 
ى معرفة الحق 

َ
إِل بَدَأ  رِيق  ن الطَّ

َ
ما من زعم أ

َ
وَأ

بِالن ا 
َّ
ا تعرف إِل

َ
ل ن حجتيهما 

َ
يْهِ أ

َ
،  ظعَل يْضٍا فَقد وَقعت فيهمَا ظواهر من ر العقلي 

َ
وَأ

فَرَ 
َ
 اعتقدها على ظَاهرها ك

 

“Dan adapun siapa yang menyangka bahwa jalan untuk mengenal al-haq 

dimulai dengan al-Kitab dan As-Sunnah, sementara selain keduanya 

adalah haram, maka bantahan terhadapnya adalah argumentasi keduanya 

(Al-Kitab dan As-Sunnah) tidak bisa diketahul kecuali dengan an-Nazhar 

al-’Aqliy (pengamatan dengan akal). Selain itu juga pada Al-Qur'an dan 

As-Sunnah ada lafal-lafal zahir dimana siapa yang meyakininya sesuai 

zahirnya maka telah kafir.”135 

 

As-Sanusi juga berkata:  

 

نة  د ظواهر الكتاب والس  كَ فِي عَقَائِدِ ِالإِيمَانِ بِمُجَرَّ أصُول الكفْر سِتَّة. . . "سادسا: التَّمَسُّ

 من غير تفصيل بين ما ظاهره منهما وما لا يستحيل" 
 

"Dasar-dasar kekufuran ada 6… yang keenam adalah; dalam pokok-pokok 

akidah berpegang kepada sekedar zahir-zahir lafal-lafal di Al-Qur'an dan 

As-Sunnah tanpa memperinci antara yang zahirnya mustahil dengan 

yang zahirnya tidak mustahil.”136 

 

Inilah kenyataan pahit dari akidah Asy’ariyah bahwasanya 

akidah mereka murni dibangun di atas akal. Adapun bantahan 

untuk akidah mereka ini maka kita katakan bahwa mereka salah 

dalam dua hal: 

  

 
135. Syarh Al-‘Aqidah al-Kubra, As-Sanusi hlm. 59-60, Daar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

cet. 1, 2006M. 
136. Syarh al-Muqaddimat, As-Sanusi hlm. 111, tahqiq: Nizar Hamadi, taqdim: 

Sa’id Fuudah. 



84 

 

1. Pertama: Mereka Menjadikan Akal sebagai Dalil, padahal 

Akal itu Bertingkat-tingkat. 

Jika sekiranya kita menjadikan akal sebagai dalil, maka 

akal siapa yang akan dijadikan sebagai dalil? Apakah akal 

Asy’ariyah? Apakah akal Jahmiyah? Apakah akal Muktazilah? 

Apakah akalnya Maturidiyah? Apakah akal Kullabiyah? 

Bukankah masing-masing dari mereka semua menggunakan 

akal namun ternyata akhirnya di antara mereka juga saling 

berselisih pendapat? Jika sekiranya akal itu hanya satu model 

maka mungkin tidak mengapa untuk dijadikan dalil, akan 

tetapi kata Syaikhul Islam Ibnu Taimiyah akal itu bertingkat-

tingkat (berbeda-beda). Maka bagaimana mungkin bisa mereka 

menggunakan akal yang begitu lemah dan bertingkat-tingkat 

kualitasnya sebagai dalil? Kalau sekiranya bagi mereka banyak 

hal yang tidak masuk akal, maka bagi kita Ahlus Sunnah semua 

masuk akal. Oleh karenanya Imam Malik Berkata: 

 

ِ عَقْلٍ 
ي 
َ
ةُ؟ بِأ نَّ كِتَابُ وَاسُّ

ْ
 يُوْزَنُ ال

 

"Dengan akal siapa Al-Quran dan As-Sunnah ditimbang?"137 

 

2. Kedua: Mereka Salah dalam Menjadikan Akal Orang-orang 

Ahli Filsafat sebagai Ukuran. 

Jikalau seandainya Ahlus Sunnah setuju dengan kaidah 

Asy’ariyah yang berdalil dengan akal, maka Ahlus Sunnah akan 

menggunakan akal sahabat sebagai tolak ukur. Tentu menjadi 

pertanyaan besar bagi kita bahwa mengapa orang-orang 

Asya’irah menggunakan akal orang-orang Ahli Filsafat sebagai 

tolak ukur? Tentunya ini adalah kesalahan besar bagi mereka.  

Jika Aristoteles yang berbicara maka seakan-akan 

merupakan kebenaran yang absolut, akan tetapi jika yang 

berbicara adalah Al-Qur'an dan As-Sunnah maka harus 

ditimbang dulu dengan akal mereka? 

 

 
137. Majmu’ al-Fatawa, Ibnu Taymiyah, (5/29). 



85 

 

 
 

Di akhir pembahasan poin ini ada penukilan dari Al-

Ghazali yang menunjukkan bahwa para Asy’ariyah yang sangat 

mengagungkan akal malah tidak kokoh dalam akidah mereka. 

Beliau berkata: 

Akidah Asy’ariyah murni dibangun 

di atas akal 

 تقَْدِيمُ العَقْلِ عَلىَ النَّقلِْ 

“Mendahulukan akal daripada dalil” 

Ar-Razi berkata: 

عَارِض    ي 
َ

ن لا
َّ
 وَالظ

َ
ة عِيَّ

ْ
ط

َ
 ق

َ
ن العَقْلِيَة

َ
 وَأ

ٌ
ة نِيْيَّ

َ
 ظ

َ
ة قْلِيَّ ئِلَ النَّ

َ
ن الدلا

َ
هَرَ أ

َ
ا ظ

َ
بت هَذ

َ
مَا ث عَ وَإِنَّ

ْ
القَط  

“Dan apabila perkara ini tetap (bahwasannya dalil-dalil 

Al-Quran danSunnah penunjukannya hanya persangkaan) 

maka tampak jelas bahwasannya dalil-dalil naql (Al-

Qur’an dan Sunnah) hanyalah persangkaan, Adapun dalil-

dalil akal itu adalah yang pasti, dan yang persangkaan 

tidak dapat melawan yang pasti.” 

Bantahan: 

Menjadikan akal orang-

orang Ahli Filsafat 

sebagai ukuran adalah 

suatu kesalahan 

Mereka menjadikan akal 

sebagai dalil, padahal akal itu 

bertingkat-tingkat. Jika 

sekiranya kita menjadikan akal 

sebagai dalil, maka akal siapa 

yang akan dijadikan sebagai 

dalil? 



86 

 

يْنَ  مُجَادِلِ
ْ
وَال مِينَ 

 
مُتَكَلِ

ْ
ال بِعَقِيْدَةِ  اسِ  النَ  عَوَامَ  مِنْ  قَى  وَالتَ  احِ 

َ
ل الصَ  هْلِ 

َ
أ عَقِيْدَةَ  فَقِسْ 

وَاعِقُ وَعَقِيْدَةِ   وَاهِي وَالصَ  هُ الدَ 
ُ
رِ ك حَ

ُ
ا ت

َ
امِحَ ل وْدِ الشَ  الطَ 

َ
بَاتِ ك

 َ
ي فِي الث عَامِ 

ْ
فَتَرَى اعْتِقَادَ ال

مِ 
 
مُتَكَلِ

ْ
يَاحُ ال تُهُ الرِ  تَفَي  هَوَاءَ 

ْ
مُرْسَلِ فِي ال خَيْطٍ 

َ
جَدَلِ ك

ْ
بِتَقْسِيْمَاتِ ال حَارِسِ اعْتِقَادَهُ 

ْ
 ال

ذَا
َ
ةً هَك ذَا وَمَرَ 

َ
ةً هَك  .مَرَ 

 

"Maka bandingkanlah antara akidah orang-orang shalih dan bertakwa 

dari kalangan awam dengan akidah Ahlul kalam dan ahli debat!. 

Engkau akan dapati bahwa akidahnya orang awam lebih kokoh seperti 

gunung yang kokoh yang tidak tergerakkan oleh bencana dan halilintar. 

Sementara akidah Ahlul kalam yang membentengi akidahnya dengan 

pembagian-pembagian jidal ternyata akidahnya seperti benang yang 

dilepaskan di udara yang diombang-ambingkan oleh angin, terkadang 

ke sana dan terkadang kemari.”138 

 

Karenanya kita dapati perselisihan di antara mereka 

sangatlah besar, bahkan kita mendapati bahwa para pembesar 

Asya’irah berwasiat di penghujung kehidupan beliau agar 

bertahan dengan akidah orang-orang awam atau akidah nenek-

nenek tua. 

***** 

 

 

 

 

 

  

 
138. Ihyaa ‘Uluum ad-Diin, Alghzali, (1/94). 



87 

 

BAB 11  

KENYATAAN PAHIT AQIDAH ASY ARIYYAH (3-4) 

 

 

 

A. Akal yang Menjadi Sumber Aqidah Mereka Justru Menjadikan 

Kebanyakan Aqidah Mereka Tidak Masuk Akal dan 

Bertentangan dengan Fitrah Manusia yang Berakal Sehat. 

Orang-orang Asya'irah sangat mengagung-agungkan 

akidah mereka yang dibangun di atas akal, akan tetapi 

kenyataannya banyak akidah mereka yang tidak masuk akal, dan 

ini adalah kenyataan pahit yang harus mereka terima. Beberapa 

contoh tidak masuk akalnya akidah mereka antara lain: 

1. Al-Kasb, yaitu setiap dzat makhluk (selain Allah) memiliki 

qudrah (kemampuan), namun kemampuan tersebut tidak 

berpengaruh (غير مؤثرة). 

Orang-orang Asya'irah mengatakan bahwa tidak ada 

satu dzat pun di alam semesta ini yang memiliki qudrah yang 

berpengaruh, karena jika ada seseorang yang mengatakan 

bahwa ada qudrah yang berpengaruh selain Allah maka bagi 

mereka orang tersebut kafir dan musyrik, karena yang memiliki 

pengaruh itu hanyalah Allah 

Contoh, api memiliki kemampuan untuk membakar, 

akan tetapi kebakaran terjadi bukan karena sebab api, akan 

tetapi Allah-lah yang menciptakan kebakaran dengan ditandai 

adanya api. 

Contoh lain, kata mereka pisau memiliki kemampuan 

untuk memotong namun tidak berpengaruh. Di sini sebenarnya 

mereka mengatakan bahwa "Pisau tidak bisa memotong". 

Adapun ketika seseorang memotong roti menggunakan pisau 

maka roti tersebut terbelah bukan karena sebab pisau, akan 

tetapi roti itu dibelah oleh Allah dengan ditandai gesekan pisau 

pada roti. Sederhananya seperti ini, jika Anda mengambil besi 

lalu memukulkan ke kepala orang lain sehingga kepala orang 

itu luka, maka luka itu bukan disebabkan karena besi, akan 



88 

 

tetapi Allah yang menciptakan luka tersebut dengan ditandai 

besi yang mengenai kepala orang tersebut. 

Inilah akidah mereka, apakah menurut kita masuk akal? 

Dari sini kita lihat bahwa mereka berdalil dengan akal akan 

tetapi kenyataannya tidak masuk akal. Ahlus Sunnah dan 

orang-orang yang masih di atas fitrah meyakini bahwasanya 

api, pisau, dan tongkat besi memiliki qudrah yang memiliki 

pengaruh, adapun mereka mengatakan bahwa tidak boleh 

orang meyakini bahwa ada qudrah lain di atas muka bumi ini 

selain Allah. Dan barang siapa yang meyakini demikian maka 

mereka kafir. 

Adapun seorang mukmin bertauhid yang sesungguhnya 

yang memurnikan imannya maka tidak melihat adanya 

pengaruh pada perkara-perkara tersebut, tidak ada pengaruh 

dengan tabiatnya dan tidak pula dengan kekuatan yang ada 

padanya. Akan tetapi Allah-lah yang menjalankan 

sunatullahnya untuk menciptakan hal- hal tersebut ketika ada 

perkara-perkara tersebut, bukan dengan perkara-perkara 

tersebut. Orang mukmin yang seperti ini dengan karunia Allah 

akan selamat dari hal-hal yang membinasakan di akhirat."139 

 

2. Allah dilihat pada hari kiamat namun tanpa arah, tanpa di 

hadapan mata. 

Akidah ini sungguh sangat membingungkan, karena 

bagaimana mungkin seseorang bisa melihat tanpa arah?, tanpa 

di hadapan mata?, sementara melihatnya dengan mata ?. 

Orang-orang Muktazilah meyakini bahwasanya Allah tidak 

dapat dilihat baik di dunia maupun di akhirat, mereka 

mengingkari hadits-hadits yang menyebutkan tentang Allah 

dilihat pada hari kiamat karena menurut mereka haditsnya 

adalah hadits ahad yang tidak bisa diterima, Asya'irah 

sebaliknya, mereka mengatakan bahwa hadits-hadits tersebut 

adalah hadits mutawatir. Di antaranya hadits yang 

menyebutkan bahwa Nabi bersabda: 

 
139. Syarh Umm al-Barahin, As-Sanusi, Darul Kutub al-'Ilmiyyah, cet. 2, 2009, hal 

84. 



89 

 

ونَ فِي رُؤْيَتِه  ا تُضَادُ 
َ
قَمَرَ، ل

ْ
مَا تَرَوْنَ هَذَا ال

َ
مْ ك

ُ
مْ سَتَرَوْنَ رَبَ ك

ُ
مَا إِنَ ك

َ
 أ

 

Sesungguhnya kalian akan melihat Rabb kalian sebagaimana kalian 

melihat bulan ini, kalian tidak kesulitan (tidak berdesak-desakan) 

melihatnya.140 " 

 

Bagi Ahlus Sunnah, hadits ini sangat jelas menunjukkan 

bahwasanya Allah kelak dilihat menggunakan mata, yang 

artinya ada arah karena di hadapan mata. Akan tetapi Asya'irah 

ingin menggabungkan antara dalil para salaf dan dalil orang-

orang Muktazilah, sehingga akhirnya mereka mengatakan 

Allah bisa dilihat pada hari kiamat namun tanpa arah. Ini sangat 

menunjukkan bahwa akidah mereka sangat tidak masuk akal. 

Oleh karena itu, akidah mereka seperti akidah 

Muktazilah, mereka namun tidak berani seperti Muktazilah 

sepenuhnya dalam hal ini. Begitu juga mereka tidak berani 

seperti akidah Ahlus Sunnah yang menetapkan bahwa Allah 

dilihat di akhirat. Mereka pun mengambil jalan tengah di antara 

keduanya, sehingga akhirnya mereka dikatakan bahwa 

Asya'irah itu bentuk "banci" dari Muktazilah. Oleh karenanya 

akidah mereka ini yang katanya dibangun di atas akal ternyata 

jadi tidak masuk akal, karena yang namanya melihat dengan 

mata itu pasti memiliki arah. Mata seperti apa yang bisa melihat 

tanpa arah? 

Pendapat mereka (Asya'irah) ini telah menjadi bahan 

olok-olok oleh Muktazilah. Sebagaimana ucapan Az-

Zamakhsyari dalam Tafsir-nya setelah ia menyatakan 

pengingkaran ru'yatullah: 

"Alangkah mengherankannya sekelompok orang yang 

mengakui keislaman dan ke-Ahlus Sunnah-an, bagaimana bisa 

mereka meyakini kesalahan fatal ini sebagai mazhab yang harus 

diyakini?! Jangan sekali- kali kalian tertipu dengan kedok bi la 

kaif ala mereka. Sungguh hakikat mereka adalah apa yang 

 
140 HR. Muslim no. 633 dan HR. Bukhari no. 554. 



90 

 

dikatakan oleh kalangan Adliyyah (Muktazilah) tentang 

mereka: 

 

فَهُ 
َ
عَمْرِي مُوكْ

َ
ةٌ ... وَجَمَاعَةٌ حُمُرٌ ل وْا هَوَاهُمْ سُنَ  جَمَاعَةٌ سَمَ 

َ
 ل

فَة  
َ
ك
ْ
مُوا ... شَنْعَ الوَرَى فَتَسَتَرُوْا بِالبَل خَوَ 

َ
قِهِ وَت

ْ
ل هُوْهُ بِخَ  قَدْ شَبَ 

 

“ Ada kelompok yang menamai hawa nafsu mereka dengan sunah. 

Sekelompok keledai, namun tetap berpelana seperti keledai. 

Mereka menyerupakan-Nya dengan makhluk-Nya, namun khawatir. 

Akan dicela oleh makhluk-Nya, lantas berkedok dengan bi la kayf."141 

 

3. Orang-orang Asya'irah menafikan bahwa Allah berbuat 

karena tujuan tertentu. 

Bagi orang asya'irah, allah melakukan apa yang dia 

kehendaki dan tidak boleh ada tujuan tertentu, sehingga 

seseorang tidak boleh mengatakan bahwa allah berkenhendak 

demikian karena tujuannya demikian. 

Adapun kita secara pribadi meyakini bahwasanya 

seseorang yang melakukan sesuatu tanpa tujuan itu adalah 

orang gila.  Bukankah kita setiap melakukan sesuatu pasti ada 

tujuannya? Akan tetapi bagi Allah kata mereka orang-orang 

Asya'irah tidak boleh berbuat.  

Dengan tujuan tertentu. Sebabnya adalah jika Allah 

menciptakan sesuatu karena tujuan tertentu menunjukkan 

bahwa Allah butuh kepada tujuan tersebut, dan menunjukkan 

bahwa Allah belum sempurna sebelum mendapatkan tujuan 

 
141. Al-Kasysyaf (2/506). 
Tentu Az-Zamakhsyari telah tersesat dalam hal ini karena menolak Allah bisa 

dilihat pada hari kiamat sebagaimana ini merupakan mazhab Muktazilah. Namun yang 
menjadi perhatian kita adalah cercaan Az-Zamakhsyari kepada kaum Asya'irah pada 
tempatnya, hal ini karena melihat tanpa arah adalah hal yang mustahil. Asya'irah ketika 
menyadari hal ini adalah hal yang mustahil maka mereka berlindung dibalik 
pernyataan mereka: Melihat Allah di akhirat dengan mata tanpa arah dengan "tanpa 
tahu bagaimana caranya". 

Perhatikan di sini: Yang dimaksud oleh Az-Zamakhsyari bukanlah bilaa kaif 
berkaitan dengan dzat dan sifat Allah, akan tetapi yang ia cela adalah bilaa kaif 
modelnya Asya'irah yaitu yang berkaitan dengan "cara melihat Allah". 



91 

 

tersebut, sehingga kesimpulannya mereka mengatakan bahwa 

Allah berbuat tanpa tujuan. Subhanallah, tidakkah mereka 

melihat firman Allah, 

 

ا تُرْجَعُونَ 
َ
يْنَا ل

َ
مْ إِل

ُ
نَ ك
َ
ا وَأ مْ عَبَيً 

ُ
قْنَاك

َ
مَا خَل نَ 

َ
فَحَسِبْتُمْ أ

َ
 أ

 

Maka apakah kamu mengira, bahwa Kami menciptakan kamu main-

main (tanpa ada maksud) dan bahwa kamu tidak akan dikembalikan 

kepada Kami?" (QS. Al-Mu'minun: 115) 

 

Allah juga berfirman, 

 

ا لِيَعْبُدُونِ 
 َ
إِنسَ إِل

ْ
نَ  وَال جِ

ْ
قْتُ ال

َ
 وَمَا خَل

 

Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka 

beribadah kepada-Ku." (QS. Adz-Dzariyat: 56) 

 

Bukankah dua ayat ini sudah cukup menunjukkan bahwa 

Allah berkehendak dengan ada tujuan tertentu? Lantas 

bagaimana mereka bisa mengatakan bahwasanya Allah yang 

Maha Hakim, Maha Bijak, namun berbuat tanpa tujuan? 

Sesungguhnya apa yang mereka yakini tersebut adalah 

bentuk penghinaan terhadap Allah. Inilah akibatnya jika akal 

filsafat yang bercokol di dalam otak mereka sehingga mereka 

menyimpulkan bahwa Allah berbuat tanpa tujuan. Asalnya 

mereka tidak ingin menyamakan Allah yang tidak berakal sehat 

namun ternyata mereka menyamakan Allah dengan orang gila 

yang berbuat tanpa tujuan. Bantahan terhadap mereka akan hal 

ini, mari kita berikan pertanyaan kepada mereka bahwa apakah 

Allah sudah sempurna sebelum menciptakan mereka? Apakah 

sebelum menciptakan mereka melazimkan bahwa Allah belum 

sempurna? 

Sesungguhnya sebelum dan sesudah menciptakan 

mereka Allah itu sudah sempurna. Maka jangan dikatakan 

bahwa asalnya Allah belum sempurna jika belum menciptakan 



92 

 

mereka, padahal ada atau tidaknya mereka bukanlah suatu 

masalah bagi Allah, dan Allah Maha Sempurna. 

Sesungguhnya Allah telah sempurna sebelum 

menciptakan makhluk, Allah juga sudah sempurna sebelum 

tujuan tersebut terlaksana. Oleh karena akidah Asya'irah ini, 

mereka mengatakan bahwa jika Allah memasukkan Iblis ke 

dalam surga dan para sahabat Nabi dimasukkan ke dalam 

neraka maka tidak ada celaan bagi Allah, karena Allah berbuat 

sekehendak Allah tanpa ada tujuan.  

Tentunya perkataan mereka ini sungguh tidak masuk 

akal, padahal di antara sifat Allah bagi Ahlus Sunnah adalah Al-

Hakim, yaitu Allah memiliki hikmah dari setiap apa yang dia 

ciptakan, dan dalam banyak ayat banyak sekali yang 

menjelaskan tentang keagungan Allah, bahwasanya semua 

yang Allah kerjakan pasti ada tujuannya, bahkan Allah dalam 

menciptakan Iblis pun pasti ada tujuannya. 

Inilah di antara contoh orang-orang Asya'irah yang 

menggunakan logika mereka, akan tetapi mereka terjebak 

dalam perkara yang tidak masuk akal. 

 

4. Mereka mengatakan allah tidak diatas, tidak dibawah, dan 

tidak dimana mana. Dzat allah tidak di dalam alam dan tidak 

juga di luar alam 

Logika manusia yang berakal, tidak sesuatu dikatakan 

tidak di atas kecuali dia berada di bawah, dan tidaklah sesuatu 

tidak di bawah kecuali dia di atas. Akan tetapi karena 

kebodohan, mereka orang-orang Asya'irah mengatakan bahwa 

Allah itu tidak di atas dan tidak di bawah, tidak di kanan, dan 

tidak pula di kiri. Kalau begitu, mari kita tanyakan kepada 

mereka yang mengatakan bahwa Allah tidak di mana-mana, 

apa bedanya Allah yang tidak di mana-mana dengan Allah itu 

tidak ada? 

Kita tanyakan kepada mereka, "Apakah kalian mengakui 

Allah memiliki dzat?, ataukah hanyalah khayalan di pikiran?". 

Jika mereka mengakui Allah ber-dzat, maka kita tanyakan lagi, 

"Dzat Allah berada di dalam alam semesta ataukah di luar 



93 

 

alam?". Jika mereka menyatakan dzat Allah tidak di dalam alam 

dan tidak juga di luar alam, maka itu artinya Allah tidak 

berdzat, alias Allah hanya ada dalam pikiran mereka. 

Sesungguhnya sesuatu yang tidak ada itu adalah sesuatu 

yang tidak di atas dan tidak di bawah. Dan ketahuilah bahwa 

akidah mereka ini sangat tidak masuk akal, dan bahkan tidak 

sesuai dengan fitrah manusia. 

Ketahuilah bahwasanya Yahudi dan Nasrani pun tahu 

bahwasanya Tuhan ada di atas, bahkan agama-agama lain juga 

mengatakan bahwa Tuhan mereka di atas. Bukankan semua 

orang kalau berdoa mengangkat tangan ke atas? Namun kata 

mereka itu adalah karena kiblat doa di atas. Adapun Ahlus 

Sunnah, ketika berdoa kiblatnya adalah Ka'bah, adapun 

mengangkat tangan adalah bentuk kita mencari Tuhan. Akan 

tetapi demikianlah mereka orang-orang Asya'irah, mereka 

mengatakan bahwa Ka'bah adalah kiblat orang shalat, adapun 

doa kiblatnya ke langit, padahal tidak pernah ada orang yang 

mengatakan bahwa berdoa itu kiblatnya ke atas. Intinya, akidah 

mereka ini yang dibangun di atas akal ternyata menjadikan 

akidah mereka ini tampak tidak masuk akal. 

 

5. Mereka mengatakan bahwa Allah melihat yang didengar dan 

mendengar yang terlihat. 

Sebagian kaum Asya'irah menyamakan antara sifat 

mendengar dengan sifat ilmu, dan sifat melihat dengan sifat 

ilmu, sehingga jadilah kaidah mereka ini, yaitu Allah melihat 

yang didengar dan mendengar yang terlihat. Orang-orang 

awam mana pun pasti tahu bahwasanya akidah ini adalah 

akidah yang tidak masuk akal. 

As Sanusi berkata :  

"Sesungguhnya pendengaran Allah dan penglihatan-Nya 

dengan keduanya maka tersingkaplah segala perkara yang 

wujud...maka Allah mendengar dan melihat dzat-dzat, warna-

warna, benda- benda, rasa, bau, cinta, marah, bisikan jiwa, dan 

seluruh sifat yang ada. 



94 

 

Jika engkau berkata, 'Bagaimana pendengaran terkait 

dengan selain suara?... Jika pendengaran hanya khusus 

berkaitan dengan suara saja dan tidak berkaitan dengan 

perkara-perkara wujud yang lain maka melazimkan Allah 

membutuhkan sesuatu yang mengkhususkan- Nya, dan yang 

membutuhkan selalu adalah perkara yang hadits, dan ini 

mustahil bagi Allah...maka wajib keterkaitan pendengaran 

Allah dengan semua perkara wujud, sebagaimana             

demikian pula dengan penglihatan Allah (juga harus berkaitan 

dengan seluruh perkara wujud)."142 Ibrahim Al-Laqani berkata: 

 

بَصَرُ 
ْ
ذَا ال

َ
مْعِ بِهِ .. ك نِطْ لِلسَ 

َ
 مَوْجُوْدٍ أ

 ُ
ل
ُ
 وَك

 

Dan seluruh perkara wujud kaitkanlah sifat mendengarnya Allah 

dengannya. Demikian juga dengan sifat melihatnya Allah..."143 

 

Hal ini sebagaimana juga dinyatakan oleh sebagian dai di 

tanah air yang berkata, “Allah mendengar suara dan 

mendengar benda, begitu juga Allah melihat suara...karena 

Allah maha tahu." 144 

 

6. Memahami Dalil A'radh merupakan kewajiban pertama bagi 

mukallaf. 

Hal ini juga tentu sangat tidak masuk akal, karena bagi 

Ahlus Sunnah yang pertama kali wajib bagi mukallaf adalah 

dua kalimat syahadat. Jika kewajiban pertama bagi setiap 

mukallaf adalah memahami dalil al-A'radh maka sangat banyak 

orang yang tidak bisa masuk Islam, dan akhirnya hanya 

segelintir orang yang bisa masuk Islam. Hal ini karena tidak 

mudah bagi orang awam untuk memahami dalil al-A'radh.  

Ibnu Hajar berkata: 

 
142. Ummul Barahinn, As Sanusi hlm. 66 
143. Jauharat at-Tauhid dan syarahnya Tuhfatul Murid, Albajuri, hal 85 dan 97. 
144. https://www.youtube.com/watch?v=dx89AJPO_Y4 menit ke 0.35-0.5 



95 

 

عَقَائِ 
ْ
مْ يَعْرِفِ ال

َ
نَ  مَنْ ل

َ
مُسْلِمِينَ وَزَعَمُوا أ

ْ
رُوا عَوَامَ  ال فَ 

َ
سْرَفَتْ طَائِفَةٌ فَك

َ
غَزَالِيُ  أ

ْ
 ال

َ
دَ  وَقَال

جَنَ  
ْ
وا ال

ُ
وَجَعَل وَاسِعَةَ 

ْ
ِ ال قُوا رَحْمَةَ الَِل  افِرٌ فَضَيَ 

َ
رُوهَا فَهُوَ ك تِي حَرَ 

 َ
ةِ ال

 َ
دِل
َ
أ
ْ
بِال ةَ  رْعِيَ    ةَ الشَ 

وَهُ  حْ
َ
رَ ن

َ
مِينَ وَذكَ

 
مُتَكَلِ

ْ
ةً بِشِرْدِمَةٍ يَسِيرَةِ مِنَ ال  فِي  مُختَصَ 

َ
طَال

َ
مْعَانِي وَأ رِ بْنُ السَ  مُظَفَ 

ْ
بُو ال

َ
أ

ى قَائِلِهِ 
َ
ةِ عَل  الرَ 

 

Dan al-Ghazali berkata: 'Sekelompok orang berlebih-lebihan hingga 

mengkafirkan orang-orang awam kaum muslimin. Mereka menyangka 

bahwa siapa yang tidak mengenal akidah melalui dalil-dalil yang telah 

mereka tetapkan maka ia telah kafir. Maka mereka telah menyempitkan 

rahmat Allah yang luas, dan mereka menjadikan surga hanya khusus 

untuk sekelompok kecil dari para ahli kalam'. 

 

Dan Abul Muzhaffar bin As-Samáani juga menyebutkan 

semisal yang disebutkan oleh al-Ghazali dan beliau panjang 

dalam membantah pengucapnya."145 

Karena rumitnya memahami dalil al-A'radh maka bisa 

dipastikan bahwa Nabi tidak pernah mengajarkan hal ini 

apalagi mewajibkan untuk memahaminya, apalagi 

menjadikannya sebagai kewajiban yang pertama kali yang 

harus diketahui?. Jika demikian maka bisa dipastikan para 

sahabat tidak tahu tentang akidah dalil al-A'radh ini. Ibnul Jauzi 

(wafat 597 H) berkata: 

 

مَاتُوا حَابَةَ  الصَ  نَ  
َ
أ قْطَعُ 

َ
أ نَا 

َ
أ  : صْحَابِهِ 

َ
أ لِبَعْضِ  عَقِيْلٍ  ابْنُ  وَفَاءِ 

ْ
ال بُو 

َ
أ  

َ
عَرَفُوا  قَال وَمَا 

مِيْنَ 
 َ
مُتَكَل

ْ
نَ  طَرِيقَةَ ال

َ
يْتَ أ

َ
نْ وَإِنْ رَأ

ُ
هُمْ فَك

َ
ونَ مِثْل

ُ
نْ تَك

َ
عَرْضَ فَإِنْ رَضِيْتَ أ

ْ
جوُْهَرَ وَال

ْ
ال

يْتَ 
َ
رٍ وَعُمَرَ فَبِئْسَ مَا رَأ

ْ
بِي بَك

َ
ى مِنْ طَرِيقَةِ أ

َ
وْل
َ
 أ

 

Abul Wafa' Ibnu 'Aqil berkata kepada seorang sahabatnya: 'Aku bisa 

memastikan bahwa para sahabat meninggal dalam kondisi mereka 

 
145. Fath al-Bari, Ibnu Hajar Al-‘Asqalani, (13/349). 



96 

 

tidak tahu tentang al-Jauhar dan al-Ardh, maka jika engkau ridha 

seperti mereka maka jadilah seperti mereka. Namun jika engkau 

memandang bahwa metode Ahlul kalam lebih baik daripada metode 

Abu Bakar dan Umar maka sungguh buruk pandangannmu."146 

 

7. Mereka ingin menetapkan bahwa Tuhan Maha Kuasa, namun 

akhirnya mereka menjadikan Allah tidak kuasa. 

Telah kita sebutkan dalam penjelasan dalil A'radh 

bahwasanya bagi mereka tidak boleh ada sesuatu yang baru 

bagi Allah, dan hal ini melazimkan bahwasanya Allah tidak bisa 

mencipta. Ketika Allahجل جلاله berfirman: 

 

مَا يُرِيدُ 
 َ
 ل
ُ
 إِنَ  رَبَ كَ فَعال

 

Sungguh, Tuhanmu Maha Pelaksana terhadap apa yang Dia 

kehendaki." (QS. Hud: 107) 

 

Ahlus Sunnah meyakini bahwasanya apa pun yang Allah 

kehendaki, ingin ciptakan, itu adalah terserah Allah. Adapun 

Asya'irah mengatakan bahwasanya tidak boleh ada sesuatu 

yang baru terhadap Allah. Mereka meyakini bahwa Allah statis 

tidak melakukan perbuatan-perbuatan yang baru lagi. Hal ini 

mereka lakukan karena kawatir menyamakan Allah dengan 

makhluk, namun akhirnya justru mereka terjerumus dalam 

menyamakan Allah dengan benda mati yang tidak memiliki 

aktivitas perbuatan sama sekali. -Silakan baca kembali 

pembahasan tentang sifat ikhtiariyah- 

 

8. Mereka mengatakan bahwa firman Allah adalah Kalam Nafsi 

(Bahasa jiwa) 

Di antara akidah Asya'irah yang tidak masuk akal adalah 

akidah tentang kalam nafsi (Bahasa jiwa). Menurut mereka 

Allah berbicara bukan dengan suara yang didengar, bukan 

 
146. Talbis Iblis, Ibnu al-Jauzi, hlm. 77 



97 

 

dengan huruf, akan tetapi dengan Bahasa jiwa yang dimana 

Bahasa jiwa tersebut sifat-sifatnya sebagai berikut: 

• Bahasa tersebut adalah satu kesatuan yang tidak bisa dibagi-

bagi. 

• Bahasa jiwa tersebut sudah ada (Allah sudah berbicara 

dengan Bahasa jiwa tersebut) sejak azali, tidak pernah 

bertambah dan tidak pernah berkurang, akan tetapi statis 

sejak azali hingga abadi. 

• Taurat, Injil, dan Al-Qur'an bukanlah firman Allah akan 

tetapi hanyalah ungkapan atau ibarat dari Bahasa jiwa Allah. 

• Bahasa jiwa tersebut jika diterjemahkan dengan Bahasa 

Ibrani maka menjadi Taurat, jika diterjemahkan dengan 

Bahasa Sariyani maka menjadi Injil, dan jika diterjemahkan 

dengan Bahasa Arab maka menjadi Al-Qur'an. 

 

 
 

Ini semua terpaksa mereka yakini demi menjaga ke-

statis-an sifat-sifat Allah, di antaranya adalah sifat berbicara 

Allah. Akhirnya akidah al-Kalam an-Nafsi (Bahasa jiwa) ini 

justru tidak masuk akal. Hal ini jelas dari beberapa sisi: 

• Mereka mengatakan bahwasanya bahasa jiwa Allah tersebut 

jika diungkapkan dalam bahasa Arab maka menjadi Al-

Quran, jika diungkapkan dalam bahasa Ibrani maka jadilah 

Taurat, jika diterjemahkan dalam bahasa Siryani maka 

jadilah Injil. Tentu hal ini tidaklah benar, karena kita tahu 

bahwasanya jika Al-Quran diterjemahkan ke dalam bahasa 



98 

 

Ibrani tidak akan seperti Taurat, bahkan jika Al-Quran 

diterjemahkan ke dalam bahasa Siryani maka tidak akan 

seperti Injil. Seharusnya, jika ketiga kitab Allah itu 

merupakan terjemah dari kalam nafsi Allah maka 

seharusnya isinya sama, akan tetapi kenyataannya Al-Quran 

isinya tidak sama dengan Injil maupun Taurat. 

• Mereka menyatakan bahwa Allah berbicara tanpa suara dan 

tanpa huruf, akan tetapi mereka juga meyakini bahwa Musa 

alaihissalam telah mendengar firman Allah. Yang menjadi 

pertanyaan, bagaimanakah cara Musa mendengar jika tanpa 

suara? bukankah yang disebut mendengar oleh manusia 

adalah mendengar suara?  Sementara Asya'irah tidak berani 

menyatakan bahwa Allah menciptakan suara di udara atau 

di pohon dan suara itu yang didengar oleh Musa. Asya'irah 

tidak berani menyatakan demikian. karena mereka tahu 

itulah keyakinan Muktazilah, sementara mereka mengaku-

ngaku membantah Muktazilah. 

• Sebagian mereka menyadari kemustahilan "mendengar 

tanpa suara", akhirnya menyatakan bahwa Musa 

alaihissalam bukan mendengar akan tetapi "memahami". 

Jika ternyata hanya memahami Bahasa jiwa Allah, berarti 

apa bedanya antara Bahasa jiwa Allah dengan ilmu Allah, 

kalau ternyata Bahasa jiwa Allah tanpa suara dan tanpa 

huruf dan Bahasa? 

• Jika Al-Qur'an adalah ungkapan dari Bahasa jiwa Allah, 

maka: 

- Apakah ini ungkapan dari seluruh Bahasa jiwa Allah 

ataukah ungkapan dari sebagiannya?. Jika dari seluruh 

Bahasa jiwa Allah berarti firman Allah terbatas. Jika dari 

Sebagian Bahasa jiwa Allah berarti Bahasa jiwa Allah 

bukan merupakan satu kesatuan akan tetapi terbagi-bagi. 

- Apakah Allah sejak azali sudah berbicara dengan makna 

kandungan Al-Qur'an?, dan akan terus selamanya 

berbicara dengan kandungan makna Al-Qur'an tersebut? 

Bukankah di dalam Al-Qur'an ada lafal yang maknanya; 

"Wahai Nabi kenapa engkau mengharamkan apa yang 



99 

 

Allah halalkan bagimu hanya karena untuk 

menyenangkan istrimu?" (QS At-Tahrim: 1). 

Apakah Allah berbicara dengan pembicaraan ini sejak 

azali dan selama-lamanya?  

- Bukankah dalam Al-Qur'an ada lafal yang maknanya. 

"Sungguh Allah telah mendengar perkataan sang wanita 

yang mengeluhkan suaminya kepadamu" (QS Al-

Mujadilah : 10).  

Apakah sejak azali Allah sudah berbicara dengan makna 

ini? Berarti Allah sudah mendengar perkataan sang 

wanita sejak azali, sementara sang wanita belum ada 

ketika itu?. Bukankah ini melazimkan Allah berbohong 

sejak azali?. 

- Jika Bahasa jiwa Allah satu kesatuan tidak bisa dibagi-

bagi. kenapa lantas ungkapan maknanya ternyata 

terbagi-bagi?. Ada perintah, ada larangan, ada cerita 

tentang masa lalu, ada cerita tentang masa depan, dl?. 

Bagaimana bisa firman Allah yang satu kesatuan tidak 

terbagi-bagi namun jika diungkapkan dengan Bahasa 

manusia justru terbagi-bagi dan beragam maknanya?. 

Ataukah Al-Qur'an salah mengungkapkan? 

- Jika Al-Qur'an merupakan ungkapan dari Bahasa jiwa 

Allah yang statis lantas kenapa bisa ada ayat-ayat yang 

dimansukh?  

Ini semua menunjukkan bahwa akidah Bahasa Jiwa Allah 

 .adalah akidah yang tidak masuk akal (كلام الله النفس ي(

 

9. Dalil A'radh mengantarkan kepada kelaziman bahwa Allah 

tidak bisa mencipta atau Allah mencipta tiba-tiba. 

Mereka meyakini bahwasanya tidak boleh ada sesuatu 

yang baru pada Allah, karena sesuatu yang baru jika menempati 

sesuatu maka dia menjadi sesuatu yang baru, dan sesuatu yang 

baru adalah makhluk. Maka dari sini, tidak boleh ada sesuatu 

yang baru pada Allah. 

 



100 

 

Mereka tentu sepakat bahwasanya di zaman azali Allah 

sendirian dan telah sempurna, dan bahkan tanpa ciptaannya 

pun Allah telah sempurna. Maka kita tanyakan kepada mereka, 

lantas bagaimana kemudian makhluk bisa ada? Mereka akan 

menjawab: "Tiba-tiba ada". Apakah jawaban itu bisa kita 

terima? Tentu tidak, karena secara logika tidak mungkin 

sesuatu itu tiba-tiba ada begitu saja, melainkan sesuatu menjadi 

ada karena ada sesuatu yang baru dalam diri Allah sehingga 

Allah menciptakan makhluk, karena Allah jika statis maka pasti 

tidak bisa mencipta. Jika sekiranya Allah itu statis maka tentu 

tidak ada makhluk di alam semesta ini, karena Allah akan selalu 

tanpa makhluk. 

 

10. Mereka mengatakan الفعل هو المفعول"perbuatan (predikat) adalah 

objek itu sendiri" 

Al-Baqari berkata: 

 

 لأن الخلق هو المخلوق 
 

Karena al-Khalq (perbuatan mencipta) adalah al-Makhluq"  147 

 

Abul Ma'ali Al-Juwaini berkata: 

"Makna al-Khaliq (Pencipta adalah yang memiliki Khalq (penciptaan), 

den tidaklah kembali dari al khalq (penciptaan) sifat yang jelas kepada 

dzat . Maka tidaklah nama al Khaliq kacuali hanya kepada penetapan 

al-Khalq. Karenanya para imam kita  mengatakan Al-Bari (Alloh) 

tidaklah disifati dengan “Pencipta” di zaman azali karena 

tidak ada makhluk ketika itu, dan jika disifati dengan ‘Pencipta’ 

maka maknanya adalah Al-Qadir (yang maha kuasa) dengan makna 

majaz.”148 

 

 

 
147 . Lihat, Tamhid al-Awail, Albaaqillani, hlm. 271 dan 368. 
148 . Al Irsyad Ila Qowathi’ al Adillah, Imam Aljuwaini, tahqiq: Dr Muhammad 

Yusuf Musa, hlm.144. 



101 

 

Sangat jelas Al-Jawaini mengatakan bahwa sifat al-Khalq 

(mencipta) bukanlah sifat  yang tegak dan kembali kepada dzat 

Allah, berbeda dengan sifat al-Qudrah. Sifat al-Qudrah tegak  di 

dzat Allah sejak azali karena merupakan sifat dzatiyah yang 

ditetapkan oleh Asyairoh, lain halnya dengan sifat al-Khalq 

yang merupakan silat fi’liyah/ikhtiariyah yang ditolak oleh 

Asyairoh sebagai sifat yang tegak pada dzat Allah. Karenanya 

mereka mentakwilnya dengan makhluk. 

Karenanya al-Juwaini mengatakan tidak boleh mensifati 

Allah dengan al Khaliq (sang pencipta) di zaman azali karena 

belum ada makhluk. Dan ini asalnya adalah akidah al-Jubai Al-

Muktazili (sebagaimana dinukil oleh Abul Hasan Al Asya’ari  di 

maqolaat alislaamiyin) 

Pernyataan ini terpaksa mereka cetuskan, demi untuk 

menjaga ke-statis- an Allah. Ketika mereka menyadari bahwa 

dahulu Allah sendirian lalu muncul makhluk, tentu Allah 

melakukan suatu perbuatan baru (الفعل) agar muncul objek مفعول لا  

(makhluk) baru yang sebelumnya tidak ada. untuk bisa 

mempertahankan statisnya  Allah maka mereka pun berkata 

bahwa tidak ada "perbuatan baru yang Allah lakukan, akan 

tetapi yang baru itu hanyalah "objek" (makhluk).  

Namun tentunya ini bertentangan dengan akal sehat, 

karena tidak mungkin ada objek kecuali didahului oleh 

predikat. Tidak mungkin ada objek makhluk ( المفعول) kecuali 

merupakan dampak akibat dari perbuatan (الفعل), ini adalah 

pernyataan yang tidak masuk akal, bertentangan dengan dalil, 

dan juga tidak mungkin ditakwilkan perbuatan (predikat) 

menjadi objek. Karena takwil seperti ini tidak bisa berlaku 

dalam Bahasa Arab, bahkan dalam Bahasa apa pun. 

 

  



102 

 

B. Asy’ariyyah Mengaku Membantah Aqidah Jahmiyyah dan 

Muktazilah, Namun Ternyata Mereka Banyak Sepakat dengan 

Jahmiyyah dan Muktazilah  

Kenyataan pahit ini bisa kita lihat beberapa hal yang dimana 

Asya'irah sepakat dengan Jahmiyah dan Muktazilah, di antaranya: 

• Asya'irah sepakat dengan Jahmiyah dan Muktazilah untuk 

sama- sama menggunakan dalil A'radh untuk menetapkan 

adanya Allah. Telah kita sebutkan bahwa Al-Hafizh Ibnu Hajar 

dalam kitabnya Fathul Baari' menukil dari As-Samnani 

bahwasanya ulama besar Asya'irah mengaku bahwa dalil 

A'radh adalah syubhat yang tersisa dari Muktazilah, dan dia 

mencelanya. Oleh karenanya dalil A'radh ini juga kita dapati 

dibantah oleh Abul Hasan Al-Asy'ari. 

• Asya'irah sepakat dengan Jahmiyah dan Muktazilah untuk 

sama- sama mengatakan bahwa Al-Quran yang tersusun 

dengan Bahasa Arab yang kita baca itu adalah makhluk. 

Meskipun pengungkapan Jahmiyah, Muktazilah, dan 

Asya'irah terhadap Al-Qur'an berbeda, akan tetapi intinya ketiga 

kelompok ini sepakat bahwa Al-Qur'an yang tersusun dengan 

Bahasa Arab ini adalah makhluk. 

Menurut Jahmiyah: Al-Qur'an adalah ciptaan Allah, terpisah 

dari Allah, namun dinisbahkan kepada Allah karena itu adalah 

makhluk yang mulia. Sebagaimana dikatakan "Baitullah", "Onta 

Allah", dll. Sehingga menurut Jahm bin As-Shafwan Al-Qur'an 

bukanlah kalamullah secara hakikat. 

Adapun menurut Muktazilah Al-Qur'an adalah ciptaan 

Allah yang Allah ciptakan di udara sehingga di dengar oleh Musa 

alaihissalam, hanya saja Muktazilah menyatakan bahwa Al-Qur'an 

benar-benar kalamullah namun dalam artian yang sama dengan 

Jahmiyah yaitu diciptakan Allah. Intinya Muktazilah dan Jahmiyah 

secara sama dalam memahami Al-Qur'an, mereka hanya berbeda 

pada apakah itu adalah firman Allah yang hakiki atau majazi? 

Adapun Asya'irah, maka mereka menyatakan bahwa Allah 

tidak berbicara dengan suara dan huruf akan tetapi berbicara 

dengan Bahas jiwa (al-Kalam an-Nafsi) dengan tanpa suara, tanpa 



103 

 

huruf, dan tanpa Bahasa. Bahasa jiwa ini lalu diungkapkan dengan 

Al-Qur'an yang disusun dengan Bahasa Arab.  

Dengan demikian Al-Qur'an yang kita baca ini bukanlah 

firman Allah secara hakikat akan tetapi makhluk yang diciptakan 

Allah untuk mengungkapkan Bahasa jiwa Allah. Intinya Asya'irah 

menyamai Jahmiyah dalam hal menyatakan bahwa Allah berbicara 

tanpa suara. Abdullah putra Imam Ahmad bin Hanbal berkata: 

 

مْ بِصَوْتٍ 
 َ
مَ  يَتَكَل

َ
 مُوسَى ل

 َ
مَ الَِلُّ عَزَ  وَجَل

 َ
ل
َ
ا ك مَ 

َ
ونَ: ل

ُ
بِي رَحِمَهُ الُِل عَنْ قَوْمٍ، يَقُول

َ
تُ أ

ْ
ل
َ
  سَأ

َ
فَقَال

مَ بِصَوْتٍ هَذِهِ 
 َ
 تَكَل

 َ
كَ عَزَ  وَجَل ى إِنَ  رَبَ 

َ
بِي: بَل

َ
مَا جَاءَتْ  أ

َ
حَادِيثُ تَرْوِيهَا ك

َ
أ
ْ
بِي رَحِمَهُ  «ال

َ
 أ
َ
وَقَال

جَرِ 
َ
هُ صَوْتٌ ك

َ
ل سُمِعَ   

 َ
وَجَل عَزَ   الَِلُّ  مَ 

 َ
تَكَل إِذَا  عَنْهُ«  الَِلُّ  رَضِيَ  مَسْعُودٍ  ابْنِ  : »حَدِيثُ  الَِلُّ

بِي: وَهَذَا الجهمية تكره
َ
 أ
َ
فْوَانِ " قَال ى الصَ 

َ
ةِ عَل

َ
سِل

ْ
ل  .السِ 

 

Aku bertanya kepada ayahku (Imam Ahmad bin Hanbal) tentang suatu 

kaum yang berkata: "Tatkala Allah berbicara dengan Musa Allah tidak 

berbicara dengan suara'. 

Maka ayahku berkata, Justru sesungguhnya Allah berbicara dengan 

suara, inilah hadits-hadits yang kami riwayatkan sebagaimana 

datangnya". 

Dan ayahku berkata, 'Hadits Ibnu Mas'ud (bahwa Nabi bersabda): Jika 

Allah berbicara maka terdengar bagi-Nya suara seperti gesekan rantai di 

atas batu'. Ayahku berkata, 'Hadits ini diingkari oleh Jahmiyah."" 149 

 

• Asya'irah sepakat dengan Jahmiyah dan Muktazilah untuk 

sama- sama menolak bahwa Allah di atas. 

• Asya'irah sepakat dengan Muktazilah untuk menolak Allah di 

atas dengan berdalih: "Dahulu Allah tanpa tempat maka 

sekarang pun Allah tanpa tempat", sehingga dengan demikian 

mereka menolak Allah di atas karena menurut mereka jika 

Allah di atas maka Allah membutuhkan tempat. 

 

  

 
149. As-Sunnah, Abdullah bin Ahmad bin Hanbal, (1/280-281). 



104 

 

Yazid bin Harun ditanya: "Siapakah Jahmiyah?" 

Beliau menjawab: 

 

وب
ُ
افِ مَا يَقِرُ  فِي قُل

َ
ى خِل

َ
عَرْشِ اسْتَوَى عَل

ْ
ى ال

َ
حْمَنَ عَل نَ  الرَ 

َ
ةِ وَهُوَ جَهْمِيُ    مَنْ زَعَمَ أ عَامَ 

ْ
 ال

 

Siapa yang menyangka bahwa Allah beristiwa di atas 'arsy tidak seperti 

yang terpatri di hati keumuman ulama maka dia adalah Jahmiyah."  

 

Berikut ini penjelasan Abul Hasan al-A'sya'ri tentang 

pernyataan Muktazilah dalam bukunya Maqalatul Islamiyyin: 

 

 مَكَ 
 
رٌ لِكُلِ نَ هُ مُدَبِ 

َ
 مَكَانٍ بِمَعْنَى أ

 
بَارِئُ بِكُلِ

ْ
وْنَ ال

ُ
 قَائِل

َ
ةُ فِي ذَلِكَ فَقَال

َ
مُعْتَزِل

ْ
فَتِ ال

َ
نَ   اخْتَل

َ
انٍ وَأ

جَعْ 
ْ
وَال هُذَيْلِ 

ْ
ال بُو 

َ
أ ةِ 

َ
مُعْتَزِل

ْ
ال جُمْهُورُ  قَوْلِ 

ْ
ال بِهَذَا  وْنَ 

ُ
قَائِل

ْ
وَال مَكَانٍ،   

 
لِ
ُ
ك فِي  فَرَانِ  تَدْبِيرُهُ 

ى  
َ
 هُوَ عَل

ْ
بَارِئُ لا في مَكَانٍ بَل

ْ
وْنَ : ال

ُ
 قَائِل

َ
ابِ الجبائي. وَقَال وَهَ 

ْ
دُ بْنُ عَبْدِ ال وَالإِسْكَافِي وَمُحَمَ 

مِنَ  وَغَيْرِهِمْ  زُفَرَ  بِي 
َ
وَأ يْمَانَ 

َ
سُل بْنِ  ادِ  وَعَبَ  فُوْطِي 

ْ
ال هِشَامٍ   

ُ
قَوْل وَهُوَ  يْهِ، 

َ
عَل  

ْ
يَزَل مْ 

َ
ل مَا 

مُ 
ْ
يَعْنِي ال اسْتَوَى:  عَرْشِ 

ْ
ال ى 

َ
عَل حْمَنُ  الرَ   :

 َ
وَجَل عَزَ   الِِل  قَوْلِ  فِي  ةُ 

َ
مُعْتَزِل

ْ
ال تِ 

َ
وَقَال ةِ، 

َ
عْتَزِل

ى 
َ
 اسْتَوْل

 

Orang-orang Muktazilah berselisih dalam hal ini (di mana Allah). Berkata 

di antara mereka: 'Allah ada di mana-mana dalam arti Allah mengatur di 

mana-mana dan pengaturannya ada di mana-mana. Kebanyakan 

Muktazilah mengatakan demikian, di antaranya Abu Al-Hudzail, 2 Ja'far 

(Ja'far bin Harb dan Ja'far bin Mubassyir ats- Tsaqafi), Iskaafi, dan 

Muhammad bin Abdul Wahhab Al-Jubaai. Dan berkata di antara mereka: 

'Allah tidak di tempat, akan tetapi Dia sebagaimana dahulu. Dan 

ini perkataan Hisyam Al-Fauthy, 'Abbad bin Sulaiman, Abu Zufar dan 

selain mereka dari Muktazilah. Dan Muktazilah berkata tentang firman 

Allah: Ar-Rahman beristiwa' di atas 'Arsy; yaitu maknanya adalah 

istaula (menguasai). 150 

 
150. As-Sunnah, Abdullah bin Ahmad bin Hanbal (1/123). Maqalatul Islamiyyin, 

Abul Hasan al-Asy’ariy, hlm. 157. 



105 

 

Inilah di antara perkataan Abul Hasan Al-Asy'ari dalam 

buku-bukunya yang menjelaskan bahwasanya ternyata Asya'irah 

sama dengan akidah Muktazilah adalah: 

- Sama-sama mendahulukan akal daripada dalil.  

- Asya'irah sama dengan Jahmiyah menyatakan bahwa amal 

tidak masuk dalam iman. 

- Asya'irah sama-sama dengan Jahmiyah menyatakan bahwa 

manusia tidak memiliki qudrah sehingga manusia adalah 

terpaksa. Ini adalah mazhab Jabariah. Hanya saja Jahmiyah 

menolak manusia memiliki qudrah, sementara Asya'irah 

menyatakan manusia memiliki qudrah hanya saja tidak bisa 

memberi pengaruh. Ini pada hakikatnya kembali kepada 

pemahaman Jahmiyah. 

Selain orang-orang Asya'irah terpengaruh dengan orang-

orang Muktazilah, kenyataan pahit juga bagi mereka bahwasanya 

mereka mengatakan sedang membantah orang-orang Ahli Filsafat 

dengan akidah mereka, ternyata mereka sendiri terpengaruh 

dengan akidah orang-orang Ahli Filsafat. Hal ini dijelaskan oleh 

As-Sanusi dalam kitabnya Syarah Umm Al-barahin. Dalam kitab 

tersebut beliau menjelaskan tentang beberapa ulama Asya'irah 

yang terpengaruh oleh orang-orang Ahli Filsafat, dan di antaranya 

adalah Ar-Razi." 

Ar-Razi bagi orang-orang Asya'irah adalah ulama yang 

paling utama dan yang paling hebat di antara mereka. Ar-Razi 

inilah yang membela akidah Asya'irah Mutaakhirin, dan dia 

memiliki banyak buku yang sangat hebat dalam mendukung 

akidah Asya'irah yang telah dibantah sejak awal pembahasan. 

Ar-Razi terpengaruh dengan akidah orang-orang Ahli 

Filsafat, sampai dalam sebagian buku-bukunya menyebutkan 

bahwasanya orang-orang Ahli Filsafat meyakini bahwa bintang-

bintang itu bisa berbicara dan berakal, dan dalam sebagian 

bukunya dia membenarkan hal tersebut151  

 

 
151 . Sebagaimana telah lalu penukilannya di pembahasan "Pengaruh filsafat 

Yunani kepada para filsuf Islami dan Ahlul Kalam", silakan dibaca kembali. 



106 

 

As-Sanusi membantah hal tersebut, dan juga mengatakan 

bahwasanya Ar- Razi telah terlalu banyak menghafal akidah orang-

orang Filsafat sehingga dia terpengaruh dengan pemikiran 

mereka.152 

Bahkan disebutkan Ar-Razi sampai mengatakan 

bahwasanya pengaturan alam semesta dimulai dari Al-Falak Al-

A'zham (bintang terbesar), padahal kita tahu bahwa itu semua 

adalah omong kosong yang tidak ada dalilnya dalam Al-Quran dan 

Sunnah, melainkan hanya perkataan orang-orang Ahli Filsafat 

yang tidak punya agama dan hanya mengira-ngira tentang alam 

semesta. 

***** 

 

 

 

 

 

 

 
152. As-Sanusi berkata: 

 
َ
 وَأ

َ
سِفَة

َ
فَلا

ْ
وعِ بِحِفْظِ آرَاءِ ال

 
ل و 

ْ
ا مَا عَلِمَ مِنْ حَالِهِ مِنَ ال

َ
عَاتِهِ بِهَذ ونَ سَبَب  د 

 
ن يَك

َ
دْ يَحتمل أ

َ
قْوِيَةِ  وَق

َ
مْ، وَت ه 

َ
بَتِهِ ل ثِيرِ الش 

ْ
ك
َ
هْوَاء وَت

َ
صْحَابِ الأ

ثِي
َ
جَوَابِ عَنْ ك

ْ
حْقِيقِ ال

َ
نِ إِبْرَادِهَا، وَمَعَ ضَعْفِهِ عَنْ ت

َ
رِيْبٍ مِنْ ش

َ
ى ق

َ
رَجَ إِل

َ
خ

َ
عَقَائِدِ ف

ْ
وْه  فِي بَعْضِ ال

 
رَق

َ
قَد اسْت

َ
الِيفِهِ، وَل

َ
هَر  مِنْ ت

ْ
ى مَا يَظ

َ
هْوَائِهِمْ،  رٍ مِنْهَا عَل

َ
يْعِ أ

الِيفِهِ 
َ
ثِيرٍ مِنْ ت

َ
ظرِ فِي ك ر  الشيوخ مِنَ النَّ حَدِّ ا ي 

َ
 وَلِهَذ

"Dan bisa jadi sebab Ar-Razi berdoa (di penghujung hayatnya dengan doa ini adalah la 
menyadari kondisinya yang sangat gandrung terhadap pendapat pendapat para filsuf (Yunani) 
dan para ahlul bid'ah, serta la memperbanyak syubhat-syubhat mereka dan juga menguatkan 
argumentasi syubhat mereka, padahal la lemah dalam memberikan jawaban atas banyak syubhat 
tersebut sebagaimana yang terlihat pada buku-bukunya. Mereka (para filsuf Yunani) telah mem 
perbudaknya pada sebagian akidah sehingga akidahnya pun mirip dengan buruknya hawa nafsu 
mereka. Karenanya para syaikh (ulama) telah melarang untuk membaca banyak dari buku-
bukunya." (Syarh al-Aqidah al-Kubra hlm. 43-44) 

Beliau juga berkata: 
وْلِعَ  

 
سَفَةِ، وَأ

ْ
لامِ الفَل

َ
يَتْ بِك قِّ صْوَل دِينِهِ مِنَ الكتب التي ح 

َ
دَ أ

 
خ
ْ
نْ يَأ

َ
بْتَدِى جَهْدَه  أ

 ْ
رِ الْ

َ
يَحْذ

ْ
رَاحٌ مِنْ  وَل فْرٌ ص 

 
وَ ك فَهَا بِنَقْلِ هَوَسِهِمْ وَمَا ه 

َّ
ل
َ
ؤ م 

ى  
َ
جَاسَتِهَا بِمَا يَنْبَهِم  عَل وا ع  ر 

َ
تِي سَت

َّ
 عَقَائِدِهِمْ ال

ْ
فَخ

ْ
بِ الِإمَامِ ال ت 

ْ
ك
َ
لِكَ ك

َ
يَاتٌ، وَذ سَمَّ سْمَاء  بِلا م 

َ
هَا أ ر 

َ
ث
ْ
ك
َ
تِي أ

َّ
ثِيرٍ من اصطلاحاتِهِمْ وَعِبَارَاتِهِمْ ال

َ
مٍ  ك

ْ
رِ فِي عِل

لِكَ 
َ
مَا فِي ذ وَه 

ْ
بَيْضَاوِي وَمَن حَدًا حَذ

ْ
وَالِعِ ال

َ
 الكلام، وَط

"Hendaknya pemula benar-benar waspada pokok-pokok agamanya dari kitab-kitab yang 
dipenuhi dengan ilmu filsafat, yang dimana penulisnya gandrung dengan menukil kepandiran 
mereka (para filsuf) dan menukil perkara-perkara yang merupakan kekufuran yang jelas dar 
akidah para filsuf yang mereka menutupi najisnya akidah mereka dengan istilah-istilah dan 
ibarat-ibarat mereka yang membuat bingung banyak orang, yang mayoritasnya hanyalah istilah-
istilah (nama-nama) yang tidak ada hakikatnya. Seperti buku-bukunya Al-Imam al Fakhr Ar-
Razi tentang ilmu kalam dan kitab karya Al-Baidhawi da yang mengikuti langkah mereka berdua. 
(Syarh Umm al Barahin hlm. 19, lihat: Al-Mausuah al-Muyassarah fi Tarajum A’immah at 
Tafsir wa al Iqra wa an-Nahwi wa al-Lughah (3/2310). 



107 

 

BAB 12 

KENYATAAN PAHIT AQIDAH ASY’ARIYYAH (5-6) 

 

 

 

A. Ternyata Para Pendahulu Kaum Asy’ariyyah Mutaakhirin adalah 

Jahmiyyah dan Muktazilah 

Aqidah adalah hal yang sangat penting bagi seorang 

muslim, dengan pemahaman aqidah yang benar seorang muslim 

dapat melaksanakan ibadah dan pemahaman tentang syari'at Islam 

seutuhnya. Namun, hal ini menjadi kenyataan pahit dikala 

penganut paham Asy 'ari meletakan akal mereka untuk memahami 

perkara-perkara yang Rasulullah dan para sahabatnya tidak 

menjelaskan secara detail dan cukup berhenti sebagai apa yang 

harus kita imani. Beberapa perkataan para Salafush Shalih tentang 

pemahaman kaum Asy 'ariyyah mutaakhirin akan membuka 

wawasan kita pentingnya pemahaman yang benar dalam 

beraqidah.  

Mayoritas kaum muslimin yang berada di berbagai belahan 

negeri Islam menisbatkan aqidah mereka kepada Abul Hasan Al-

Asy'ary. Namun sangat disayangkan, mereka tidak mengenal 

tentang Abul Hasan dan juga tidak mengetahui aqidah terakhir 

yang beliau yakini yang menjadikan diri beliau termasuk dalam 

deretan imam-imam yang menjadi panutan. 

Hakikat imam Abul Hasan yang sebenarnya tidak diketahui 

oleh kebanyakan orang yang menisbatkan diri mereka kepada 

beliau berdasarkan literatur muktabar bagaimana persamaan 

kaum Asy' ariyyah Mutakhirin dengan kaum Jahmiyyah dan 

Muktazilah.  

Jika Akidah Ahlus Sunnah diwariskan dari akidah para as-

Salaf as- Shalih maka akidah Asya'irah Mutaakhirin (belakangan) 

adalah warisan dari ajaran Jahm bin As-Shafwan dan kaum 

Muktazilah. Hal ini terbukti dari takwilan-takwilan yang diajukan 

oleh Asya'irah Mutaakhirin persis seperti takwilan-takwilan yang 

dikemukakan oleh Jahmiyah. 



108 

 

Berikut ini bukti-bukti penjelasan para salaf tentang 

takwilan kaum Jahmiyah dan Muktazilah:  

 

1. Pertama : Imam Abu Hanifah (wafat 150 H) mengatakan : 

 

هُ 
َ
مَا وَنَفْسٌ  وَوَجْهٌ  يَدٌ  وَل

َ
رَهُ  ك

َ
ى الِلُ  ذكَ

َ
قُرْآنِ، فِي تَعَال

ْ
رَهُ  فَمَا ال

َ
ُ  ذكَ ى  الِلَّ

َ
قُرْآنِ  فِي تَعَال

ْ
 ال

رِ  مِنْ 
ْ
وَجْهِ  ذكِ

ْ
يَدِ  ال

ْ
فْسِ  وَال هُ  فَهُوَ  وَالنَّ

َ
يْفَ  بِلا صِفَاتٌ  ل

َ
ا ك

َ
  وَل

ُ
وْ  قُدْرَتُهُ  يَدَهُ  إِنَّ  يُقَال

َ
 أ

نَّ  نِعْمَتُهُ 
َ
  فِيْهِ  لِأ

َ
فَةِ  إِبْطَال   وَهُوَ  الص ِ

ُ
هْلِ  قَوْل
َ
قَدَرِ  أ

ْ
نَّ  وَالاعْتِزَالِ  ال

ُ
ك
َ
 بِلا صِفَتُهُ  يَدَهُ  وَل

يْفٍ 
َ
ِ  صِفَاتِ  مِنْ  صِفَتَانِ  وَرِضَاهُ  وَغَضَبَهُ  ك ى الِلَّ

َ
يْفٍ  بِلا تَعَال

َ
 .ك

 

Ia memiliki tangan, wajah, dan jiwa (zat), sebagaimana telah la 

firmankan dalam Al-Qur'an. Maka seluruh yang Allah sebutkan 

dalam Al-Qur'an (bagi diri-Nya), baik itu wajah, tangan, maupun 

jiwa, maka ia harus ditetapkan sebagai sifat Allah, namun tanpa men-

takyif-nya. Tidak boleh mengatakan bahwa tangan- Nya adalah 

kuasa-Nya atau nikmat-Nya. Karena ucapan semacam ini 

mengandung peniadaan terhadap sifat Allah tersebut. Dan yang 

demikian adalah mazhab Qadariyyah dan Muktazilah Maka 

yang benar adalah mengatakan bahwa tangan-Nya, kemarahan serta 

rida-Nya adalah sifat-Nya, tanpa sedikit pun men-takyif sifat 

tersebut.153 

 

2. Kedua: Abdullah bin Maslamah al-Qa'nabi (wafat 221 H) 

Adz-Dzahabi meriwayat dari Bayan bin Ahmad, 

bahwasanya beliau berkata: 

 

 
153  . Syarah Fiqh al-Akbar, Abdul Muntaha Ahmad Al-Maghnisawi Alhanafi,  

hal.120-122 dan Syarh al-Muyassar, Alkhamis, hal.42. 



109 

 

ا نَّ
ُ
قَعْنَبِي عِنْدَ  ك

ْ
  فَسَمِعَ  ال

ً
ةِ  مِنَ  رَجُلا جَهْمِيَّ

ْ
  ال

ُ
حْمَنُ  :يَقُوْل ى الرَّ

َ
عَرْشِ  عَل

ْ
ى، ال

َ
 اسْتَوْل

 
َ
قَعْنَبِيُّ  فَقَال

ْ
  مَنْ  ال

َ
نَّ  يُؤْمِنُ  لا

َ
حْمَنَ  أ ى الرَّ

َ
عَرْشِ  عَل

ْ
مَا اسْتَوَى، ال

َ
رَ  ك وْبِ  فِي تَقَرَّ

ُ
 قُل

ةِ، عَامَّ
ْ
 جَهْمِيُّ  فَهُوَ  ال

 

Kami sedang bersama al-Qa'nabi, lalu beliau mendengar seseorang 

dari Jahmiyah berkata, 'Ar-Rahman di atas 'arsy istaula (yaitu 

menguasai 'arsy)'. Maka al-Qa'nabi berkata, 'Siapa yang tidak 

beriman bahwa Ar-Rahman beristiwa di atas 'arsy -sebagaimana yang 

terpatri di hati keumuman kaum muslimin dan para ulama- maka ia 

adalah seorang Jahmiyah."154 

 

3. Ketiga: Abu Isa at-Tirmidzi (wafat 279 H) berkata: 

 

  وَقَدْ 
َ
هْلِ  مِنْ  وَاحِدٍ  غَيْرُ  قَال

َ
مِ  أ

ْ
 الرواياتِ  مِنْ  هَذَا يُشْبِهُ  وَمَا الحَدِيثِ، هَذَا فِي العِل

فاتِ، مِنْ  ب ِ  وَنُزولِ  الص ِ ى تَبَارَكَ  الرَّ
َ
  وَتَعَال

َّ
ل
ُ
ةٍ  ك

َ
يْل
َ
ى ل

َ
نيا،  سَماءَ  إِل وا الدُّ

ُ
 قَدْ  : قَال

واياتُ  تَبَتَتْ  ا بِهَا، وَيُؤْمِنُ  ، هَذَا فِي الر ِ
َ
مُ  وَل ا ، يُتَوَهَّ

َ
  وَل

ُ
يْفَ  : يُقال

َ
ذَا . ك

َ
 رُوِيَ  هَك

سٍ، بْنِ  مَالِكِ  عَنْ 
َ
ن
َ
ِ  وَعَبْدِ  عُيَيْنَةَ، بْنِ  وَسُفْيَانَ  أ هُمْ  المَبَارَكِ  بْنِ  الِلَّ نَّ

َ
وا أ

ُ
 هَذِهِ  فِي قَال

حادِيثِ 
َ
مِرُوهَا :الأ

َ
ا أ

َ
يْفَ  " بِل

َ
ذَا ." ك

َ
  وَهَك

ُ
هْلِ  قَوْل
َ
مِ  أ

ْ
هْلِ  مِنْ  العِل

َ
ةِ  أ نَّ جَمَاعَةِ  السُّ

ْ
 .وَال

ا مَّ
َ
ةُ، وَأ رَتْ  الجَهْمِيَّ

َ
نكْ
َ
وايَاتِ، هَذِهِ  فَأ وا الر ِ

ُ
رَ  وَقَدْ  .تَشْبِيهُ  هَذَا :وَقَال

َ
 تَبَارَكَ  الِلُ  ذكَ

ى
َ
مْعَ، اليَد، كِتَابِهِ  مِنْ  مَوْضِعٍ  غَيْرِ  فِي تَعَال بَصَرَ، والسَّ

ْ
تْ  وَال

َ
ول
ُ
ةُ  فَتَأ  هَذِهِ  الجَهْمِيَّ

آيَاتِ،
ْ
رُوهَا ال ى وَفَسَّ

َ
رَ  مَا غَيْرِ  عَل مِ، بِهِ  فَسَّ

ْ
العِل

ُ
هْل

َ
وا أ

ُ
مْ  الَِلَّ  إِنَ   وَقَال

َ
قُ  ل

ُ
ل  بِيَدِهِ، آدَمَ  يَخْ

وا
ُ
ةِ  اليَدِ  مَعْنَى إِنَ مَا :وَقَال   . القوَ 

َ
شْبِيهُ، يَكونُ  إِنَ مَا : إِبْراهِيمَ  بْنُ  إِسْحَاقُ  وَقَال  إِذَا التَ 

 
َ
يْدٍ  يَدٌ  : قَال

َ
وْ  ، ك

َ
  أ

ُ
وْ  يَدٍ، مِثْل

َ
سَمْعِ، سَمْعَ  أ

َ
وْ  ك

َ
  أ

ُ
  فَإِذَا ، سَمْعِ  مِثْل

َ
 سَمْعَ  : قَال

 
154 . Kitab al-‘Arsy, ad-Dzahabi, (2/309) dan al ‘Uluww, Adz-Dzahabi, hal.166. 



110 

 

سَمْعِ،
َ
وْ  ك

َ
  أ

ُ
ا تَشْبية، فَهَذَا سَمْع مِثْل مَ 

َ
  إِذَا وَأ

َ
مَا قَال

َ
  ك

َ
 وَبَصَر، وَسَمْعٌ، يَدٌ، : الِلُ  قَال

ا
َ
  وَل

ُ
يْفَ، : يَقُول

َ
ا ك

َ
  وَل

ُ
  : يَقُول

ُ
ا سَمْعِ  مِثْل

َ
سَمِعَ، وَل

َ
ا فَهَذَا ك

َ
ونُ  ل

ُ
 وَهُوَ  تَشْبِيهَا، يَك

مَا
َ
  ك

َ
ى تَبَارَكَ  قَال

َ
يْسَ  : وَتَعَال

َ
مِثْلِهِ  ل

َ
مِيعُ  شَيْءٌ  ك  .البَصِيرُ  وَهُوَالسَ 

 

"Dan sungguh banyak dari ulama yang mengatakan pada hadis ini 

dan yang semisalnya dari riwayat-riwayat tentang sifat Allah dan 

riwayat tentang turunnya Allah setiap malam ke langit dunia, mereka 

(para ulama) mengatakan: riwayat-riwayat tentang ini telah tsabit 

(tetap), wajib diimani, tidak boleh diragukan, dan tidak boleh dikatakan 

bagaimana. Beginilah diriwayatkan dari Malik bin Anas, Sufyan bin 

Uyainah, dan Abdullah bin Al-Mubarak bahwa mereka mengatakan 

pada hadis-hadis ini: 'Biarkanlah ia sebagaimana datangnya 

(sebagaimana adanya) tanpa takyif'. Dan begitulah yang dikatakan 

oleh ulama Ahlus Sunnah waljamaah. 

Adapun Jahmiyah mereka mengingkari riwayat-riwayat ini dan 

mengatakan: 'Ini adalah tasybih'. Sungguh Allah menyebutkan pada 

banyak ayat dalam kitab-Nya sifat tangan, mendengar, dan melihat. 

Namun orang-orang Jahmiyah menakwil ayat-ayat ini dan mereka 

menafsirkannya tidak sesuai dengan tafsiran ulama. Mereka 

mengatakan sesungguhnya Allah tidak menciptakan Adam dengan 

kedua tangannya. Mereka juga mengatakan bahwa makna tangan 

adalah kekuatan.  

Ishaq bin Ibrahim berkata: tasybih 'penyerupaan' itu jika mengatakan 

tangan Allah seperti/semisal tangan makhluk, atau mengatakan 

pendengaran Allah seperti/semisal pendengaran makhluk, maka inilah 

tasybih. Adapun mengatakan sebagaimana yang Allah katakan: 

tangan, pendengaran, dan penglihatan saja tanpa mengatakan takyif 

atau mengatakan pendengarannya seperti/semisal pendengaran 

makhluk, maka ini bukanlah tasybih. Sebagaimana firman Allah “tidak 

ada yang semisal dengan-Nya dan Dia Maha Mendengar dan Maha 

Melihat.”. (HR.Tirmidzi) 

 

  



111 

 

4. Keempat: Utsman bin Sa'id Ad-Daarimi (wafat 280 H) 

la menulis sebuah bantahan terhadap seorang tokoh 

Jahmiyah yang bernama Bisyr bin Giyats al-Marisi dalam 

sebuah kitab yang berjudul :  

 

ى سَعِيدٍ  بْنِ  عُثْمَانَ  تَقْضُ  
َ
مَرِيسِْي  عَل

ْ
ِ  ال

جَهْمِي 
ْ
عَنِيْدِ  ال

ْ
  ال

 

“Bantahan Utsman bin sa’id terhadap al-Marisi seorang Jahmiyah 

yang pembangkang” 

 

Beliau menyebutkan takwilan-takwilan al-Marisi lalu 

beliau bantah. Di antara takwil-takwil tersebut adalah: 

a. Mentakwil turunnya Allah ke langit dunia dengan turun 

rahmatnya Allah. Beliau berkata: 

 

عَى مُعَارِضُ  فَادَّ
ْ
نَّ  ال

َ
َ  أ ا الِلَّ

َ
  ل

ُ
  إِنَّمَا بِنَفْسِهِ  يَنْزِل

ُ
مْرُهُ  يَنْزِل
َ
 وَرَحْمَتُهُ  أ

 

"Maka sang penentang menyatakan bahwa bukan Allah yang 

turun ke langit dunia akan tetapi yang turun adalah perintah-Nya 

dan rahmat-Nya." 

 

b. Mentakwil tangan Allah dengan nikmat. Ad-Darimi berkata: 

 

عَى وَقَدِ  مَرِيسِيُّ  ادَّ
ْ
يْضًا ال

َ
صْحَابُهُ  أ

َ
نَّ  وَأ

َ
ِ  يَدَ  أ  نِعْمَتُهُ  الِلَّ

 

"Dan Al-Marisi dan komplotannya juga menyatakan bahwa 

tangan Allah adalah nikmat-Nya."  

 

c. Mentakwil sifat  ُالبَصَر "melihat dan  ُالسَّمْع mendengar Allah 

dengan sifat "ilmu". Ad-Darimi berkata:  

 



112 

 

عَى مَرِيسِيُ   وَادَ 
ْ
يْضًا ال

َ
ِ  قَوْلِ  فِي أ ى الَِل 

َ
 بَصِيرُ  وَالِلُ {  }بَصِيرٌ  سَمِيعٌ  الَِلَّ  إِنَ  { تَعَال

عِبَادِ 
ْ
نَ هُ  }بِال

َ
صْوَاتَ، يسَْمَعُ  أ

َ
أ
ْ
وَانَ، وَيَعْرِفُ  ال

ْ
ل
َ
أ
ْ
ا ال

َ
ا سَمْعِ  بِل

َ
نَ   بَصَرٍ، وَل

َ
 {قوْله وَأ

عِبَادِ  بَصِيرٌ 
ْ
ا كِيمٌ، عَالِمٌ  :يَعْنِي }بِال

َ
نَ هُ  ل

َ
 بِبَصَرِ  يَبْصِرُهُمْ  أ

 

"Dan Al-Marisi juga menyatakan tentang firman Allah : 

'Sesungguhnya Allah maha mendengar lagi maha melihat" (QS 

Al-Hajj: 75), 'Dan Allah maha melihat para hamba' (QS Ali 

Imran: 15) bahwasanya Allah mendengar suara dan melihat warna 

tanpa pendengaran dan tanpa penglihatan. Dan bahwasanya 

firman Allah "maha melihat para hamba" yaitu Allah mengetahui 

mereka, bukan Allah melihat mereka dengan penglihatan. 

 

d. Mentakwil melihat Allah di akhirat dengan tambahan ilmu 

tentang Allah. Ad-Darimi berkata: 

 

عَى   فَادَ 
ُ
جَاهِل

ْ
نَ   ال

َ
مْ  سَتَرَوْنَ " : وسلم عليه  الِل صلى  الِلِ  رَسُولِ  قَوْلِ  تَفْسَيرَ  أ

ُ
 رَبَ ك

ا
َ
مُونَ  رُؤْيَتِهِ  فِي تُضَامُونَ  : ل

َ
نَ   تَعْل

َ
مْ  أ

ُ
ك
َ
ا ل ا رَبَ 

َ
ونَ  ل

ُ
مَا  فِيهِ  تشَْك

َ
مْ  ك

ُ
نَ ك
َ
ا أ

َ
ونَ  ل

ُ
 تَشْك

قَمَرِ  فِي
ْ
نَ هُ  ال

َ
ا قَمَرٌ، أ

َ
ى ل

َ
نَ   عَل

َ
بْصَارَ  أ

َ
مُؤْمِنِينَ  أ

ْ
هُ  ال

ُ
قِيَامَةِ  يَوْمَ  جَهْرَةً  تُدْرِك

ْ
 ال

 

"Maka si Jahil (yaitu Al-Marisi) menyatakan bahwa tafsir sabda 

Nabi, Kalian akan melihat Rabb kalian di mana kalian tidak desak-

desakan dalam melihat-Nya", artinya adalah 'Kalian mengetahui 

bahwa kalian memiliki Rabb yang tidak kalian ragukan lagi 

sebagaimana kalian tidak ragu tentang rembulan bahwa ia adalah 

rembulan'. Bukan maksudnya pandangan kaum mukminin 

melihatnya dengan terang-terangan pada hari kiamat."155 

 

  

 
155 .Lihat, Naqdh ‘Utsman bin Said ad-Darimi, Utsman bin Said ad-Darimi, (1/ 214, 

284, 300, 359). 



113 

 

5. Kelima: Abul Hasan Al-Asy’ari (wafat 324 H) 

Abul Hasan Al-Asy'ari -sebagaimana telah diketahui- 

bahwa selama 40 tahun berakidah Muktazilah, bahkan dia 

belajar kepada tokoh Muktazilah yaitu Abu Ali Al-Juba'i, 

sehingga dia menjadi tokoh Muktazilah yang luar biasa. Setelah 

itu Abul Hasan Al-Asy'ari bertaubat dan menulis buku berjudul 

Maqalatul Islamiyyin, yang dalam kitab tersebut dia merincikan 

dengan sangat detail tentang akidah Muktazilah. Abul Hasan 

Al-Asy'ari berkata:  

 

 
َ
  وَقَال

ُ
هْل

َ
ةِ  أ نَ  صْحَابُ  السُ 

َ
حَدِيْثِ  وَأ

ْ
نَ هُ  .... ال

َ
ى وَأ

َ
عَرْشِ  عَل

ْ
مَا ال

َ
  ك

َ
  عَزَ   قَال

 َ
 :وَجَل

حْمَنُ  ى الرَ 
َ
عَرْشِ  عَل

ْ
  اسْتَوَى ال

َ
مُ  وَلا ِ  يَدَيِ  بَيْنَ  تُقَدِ  قَوْلِ  فِي الَِل 

ْ
  ال

ْ
  بَل

ُ
 بِلا أسْتَوَى تَقُول

يْفَ 
َ
نَ   ك

َ
هُ  وَأ

َ
مَا وَجْهَا ل

َ
  ك

َ
نَ   رَبِ كَ  وَجْهُ  وَيَبْقَى : الَِلُّ  قَال

َ
هُ  وَأ

َ
مَا يَدَيْنِ  ل

َ
  ك

َ
 : قَال

قْتُ 
َ
نَ هُ  بِيَدَيَ   خَل

َ
يْء وَأ قِيَامَةِ  يَوْمَ  يَجِ

ْ
تُهُ  هُوَ  ال

َ
ئِك
َ
مَا  وَمَلا

َ
  ك

َ
كَ  وَجَاءَ  :قَال كُ  رَبُ 

َ
مَل
ْ
 وَال

ا اصَفً  نَ هُ ،  صَفً 
َ
  وَأ

ُ
ى يَنْزِل

َ
مَاءِ  إِل نْيَا السَ  مَا الدُ 

َ
حَدِيْثِ، فِي جَاءَ  ك

ْ
مْ  ال

َ
وا وَل

ُ
ا شَيْئًا يَقُول

 َ
 ما إِل

كِتَابِ  فِي وَجَدُوْهُ 
ْ
وْ  ال

َ
وَايَةُ  بِهِ  جَاءَتْ  أ تِ  الِلِ  رَسُوْلِ  عَنْ  الرِ 

َ
ةُ  وَقَال

َ
مُعْتَزِل

ْ
نَ   ال

َ
 الِلَ  أ

ى اسْتَوَى
َ
ى بِمَعْنَى عَرْشِهِ  عَل

َ
 .اسْتَوْل

 

"Berkata Ahlus Sunnah dan ulama hadits.... bahwasanya Allah 

beristiwa' di atas 'Arsy sebagaimana firman Allah: 'Dia Ar-Rahman 

beristiwa' di atas 'Arsy'; dan kami tidak mendahului Allah 

dalam berbicara tentang hal ini, dan kami berkata Allah istiwa' tanpa 

membagaimanakannya. 

Dan Dia memiliki wajah sebagaimana firman-Nya: 'Dan yang abadi 

adalah wajah Rabbmu. 

Dan Dia Allah memiliki dua tangan sebagaimana firman-Nya; 'Aku 

ciptakan Adam dengan kedua tangan-Ku'. 

Dan Dia datang pada hari kiamat bersama malaikat-malikat-Nya, 

sebagaimana firman-Nya: 'Dan datanglah Tuhanmu dan malaikat 

berbaris-baris. 



114 

 

Dan Dia Allah turun ke langit dunia sebagaimana datang riwayatnya 

dalam hadits. 

Dan tidaklah mereka (Ahlus Sunnah dan Ahli hadits) berkata 

(berakidah) kecuali dengan apa yang mereka dapatkan dalam Al- 

Quran atau riwayat yang datang dalam sabda Nabi. 

Adapun Muktazilah mengatakan bahwasanya istiwa' Allah di atas 

'Arsy maknanya istaula (menguasai)."156 

 

Berdasarkan nukilan-nukilan para ulama di atas yang 

menjelaskan model-model takwil kaum Jahmiyah yang mereka 

temukan di masa mereka, maka dapat kita simpulkan bahwa 

ternyata takwil-takwil kaum Asya'irah Mutaakhirin sama persis 

dengan takwil-takwil kaum Jahmiyah, yaitu: 

1. Mentakwil sifat tangan Allah dengan kekuatan atau dengan 

nikmat. 

2. Mentakwil sifat istawa (di atas 'arsy) dengan istaula (menguasai 

'arys). 

3. Mentakwil sifat "nuzul/turun" nya Allah ke langit dunia 

dengan "turunnya rahmat-Nya." 

4. Mentakwil sifat melihat dan mendengar dengan "mengetahui". 

Diatas adalah sebagian perkataan para ulama terdahulu 

mengenai pemahaman asy’ariyyah mutakhirin, yang ternyata 

pendahulu mereka mempunyai persamaan pemahaman dengan 

golongan jahmiyyah dan mu’tazilah. Ini menandakan bahwa 

sejatinya kaum asy’ariyyah mutakhirin tidak mengerti 

pemahaman yang mereka anut selama ini ternyata sama dengan 

golongan jahmiyyah dan mu’tazilah, namun pahitnya seakan-akan 

mereka tidak mengakui akan kebenaran yang telah disampaikan 

oleh perkataan para ulama terdahulu. 

 

B. Mereka Mengaku Pengikut Abul Hasan al-Asy’ari Namun 

Ternyata Abul Hasan Akidahnya Tidak Sama Seperti Mereka  

Ini adalah kenyataan pahit yang selanjutnya, yaitu mereka 

mengaku pengikut Abul Hasan Al-Asy'ari, akan tetapi aqidah Abul 

Hasan Al-Asy'ari tidak seperti aqidah mereka. 

 
156 . Maqalatul Islamiyyin, Abul hasan al-Asy’ari, hal. 211. 



115 

 

Ada beberapa buku-buku karya Abul Hasan Al-Asy'ari yang 

sampai kepada kita, di antaranya; Al-Luma' fi ar-Radd 'ala Ahli az-

Zaigh wa al-Bida', Risalah Ilaa Ahli Tsaghar, Al-Ibanah 'an Ushuul 

ad-Diyaanah, Maqalatul Islamiyyin. Keempat buku Abul Hasan 

Al-Asy'ari ini jika kita baca maka akan kita dapatkan bahwa isinya 

menyelisihi akidah orang- orang Asya'irah sekarang. Oleh 

karenanya ini adalah kenyataan pahit bagi mereka, yaitu mereka 

mengaku-ngaku berakidah seperti akidah Abul Hasan Al-Asy'ari, 

akan tetapi akidah Abul Hasan Al-Asy'ari berbeda dengan akidah 

mereka. 

Kenyataan ini bukanlah mengada-ngada, bahkan diakui 

oleh tokoh-tokoh orientalis. Di antaranya George Abraham 

Makdisi, ia berkata: 

 

قَدْ 
َ
ى ل شَاعِرَةُ  تسََمَ 

َ
هُمْ  الاِسْمِ  بِهَذَا الأ نَ 

َ
شْعَرِي آرَاءَ  يَتَبَنَونُ  لِأ

َ
أ
ْ
خْبَرَنَا وَقَدْ  وَمَوَاقِفَهُ  ال

َ
 أ

ءِ 
َ
نَ   هَؤلا

َ
شْعَرِي عَقِيْدَةَ  أ

َ
كِنْ  لِعَقِيْدَتِهِمْ، مُطَابِقَةٌ  الأ

َ
اعِنَا ل

َ
ى بِاطِل

َ
تُبِ  عَل

ُ
ك
ْ
مُنْسُوْبةَِ  ال

ْ
ى ال

َ
 إِل

شْعَرِيِ  
َ
نَا الأ

ْ
دْرَك

َ
ى أ

َ
وِ  عَل حْ

َ
ا ن

َ
  ل

ُ
كَ  يَقْبَل نَ   الشَ 

َ
وْرَةَ  أ ةَ  الصُ 

َ
مَنقُول

ْ
ورَةِ  مُطَابِقَةٍ  غَيْرُ  عَنْهُ  ال  لِلصُ 

تِي
 َ
شْعَرِيُ   يَظْهَرُ  .نَفْسِهِ  عَنْ  هُوَ  يَرْسُمُهَا ال

َ
صُولِ  عَنْ  الإِبَانَهُ  كِتَابِهِ  فِي الأ

ُ
يَانَة أ ا الدِ  ثَرِيَ 

َ
 أ

ثَرِ  مُخلِصًا خَالِصًا،وَتَابِعًا
ْ
ك
َ
مَاءِ  لأ

ُ
عُل
ْ
كًا ال فِ  بِمَذْهَبِ  تَمَسُ 

َ
ل حْمَدُ  السَ 

َ
  بْنِ  أ

َ
 بَدَا .حَنْبُل

شْعَرِي
َ
قْرُبَ  الإِبَانَةِ  فِي الأ

َ
ى أ

َ
هْلِ  مَذْهَبِ  إِل

َ
حَدِيْثِ  أ

ْ
بْعَدَ  ال

َ
وْنُ  مَا وَأ

ُ
مَذْهَبِ  عَنِ  يَك

ْ
 ال

، شْعَرِيِ 
َ
دَتْ  الأ

َ
ك
َ
تُهُ  وَتَأ فِيَ 

َ
اتُ  كِتَابِهِ  فِي سَل

َ
امِبِيْنَ  مَقَال

َ
 الإِسْل

 

"Asya'irah menamakan diri mereka dengan nama ini karena mereka 

memperjuangkan pemikiran Abul Hasan Al-Asy'ari. Mereka 

mengabarkan kepada kami bahwasanya akidah Abul Hasan Al-Asy'ari 

sama dengan akidah mereka. Akan tetapi dengan mengamati buku-buku 

yang disandarkan kepada Abul Hasan Al- Asy'ari maka kami mengerti -

dengan keyakinan yang tidak ada keraguan- bahwasanya akidah yang 

dinukilkan dari Abul Hasan Al-Asy'ari tidak sama dengan akidah yang 

Abul Hasan al-Asy'ari sendiri torehkan (dalam buku-bukunya). Nampak 

dalam kitab al-Ibanah 'an Ushuul al-Diyaanah bahwa beliau adalah 



116 

 

Atsariy (pengikut ahlul hadits) murni, beliau dengan tulus mengikuti 

ulama yang paling kuat berpegang teguh dengan mazhab salaf yaitu Imam 

Ahmad bin Hanbal. Bahkan Al-Asy'ari di kitabnya al-Ibanah lebih dekat 

kepada mazhab Ahlul hadits, dan sangat jauh dari mazhab Asya'irah. 

Semakin kuat salafinya Abul Hasan Al-Asy'ari pada kitabnya Maqalaat 

al-Islaamiyin."157 

 

Ada banyak perbedaan antara akidah Abul Hasan Al-Asy'ari 

dengan akidah Asy’ariyyah zaman sekarang, di antaranya: 

1. Orang-orang Asy’ariyyah menggunakan dalil A'radh untuk 

menetapkan adanya Tuhan, adapun Abul Hasan Al-Asy'ari 

mengikuti akidah Ahlus Sunnah. Dalam kitabnya Al-Luma' dia 

berkata bahwasanya berdalil adanya Tuhan dengan adanya 

makhluk, dengan perubahan manusia dengan tahapan-

tahapannya, ini semua menunjukkan adalah Al-Khaliq.158 Maka 

seakan-akan untuk menetapkan adanya Tuhan tidak perlu 

dengan dalil A'radh, jisim, dan yang lainnya, karena hal itu 

semua adalah sesuatu yang susah untuk dipahami oleh orang-

orang. Sesungguhnya dengan melihat manusia yang asalnya 

dari mani, kemudian keluar dari rahim seorang wanita dengan 

ukuran yang sesuai, kemudian berubah dari satu tahap ke tahap 

berikutnya sudah jelas menunjukkan bahwa ada yang mengatur 

itu semua. Demikian pula ketika melihat alam semesta yang 

megah, dengan melihatnya saja sudah cukup bagi seseorang 

untuk meyakini bahwasanya ada yang menciptakannya. Tidak 

perlu mengatakan bahwa alam ini adalah jisim, dan jisim itu 

A'radh, dan A'radh itu sesuatu yang dinamis, dan seterusnya. 

Ini semua rumit dan bikin pusing, dan tentunya tidak pernah 

dijadikan dalil oleh Abul Hasan Al-Asy'ari. Oleh karena itu, di 

sinilah mereka orang-orang Asy’ariyyah menyelisihi Abul 

Hasan Al-Asy'ari untuk menetapkan adanya Tuhan. Bahkan 

Abul Hasan Al-Asy'ari dalam kitabnya Risalah ilaa Ahli 

Tsaghar justru berdalil dengan dalil-dalil Al-Quran untuk 

 
157 . Al-Asy ‘ariy dan al- Asya’irah fi Taarikh ad-Diin al Islami, George Almaqdisi, 

hal.16.   
158 . Alluma’ fi Raddi ‘ala Ahliz Zayghi wal Bida’, Abul Hasan Al asy’ariy, hal. 15-

16. 



117 

 

menjelaskan adanya Tuhan, dan juga dia berdalil bahwa 

benarnya seorang rasul menunjukkan adanya Tuhan159 . Selain 

itu, yang lebih pahit lagi adalah Abul Hasan Al-Asy'ari 

membantah pendalilan orang-orang yang mengaku 

Asy’ariyyah yang menggunakan dalil A'radh dalam kitabnya 

Al-Ibanah, bahwasanya pendalilan dengan dalil A'radh adalah 

pendalilan yang salah dan juga pendalilannya orang-orang Ahli 

Filsafat. Lihatlah, dalil yang mereka gunakan dibantah oleh 

imam mereka, dan ini adalah kenyataan pahit yang sangat 

menyedihkan bagi mereka. 

2. Di antara perbedaan antara Abul Hasan Al-Asy'ari dan 

Asy’ariyyah zaman sekarang adalah perbedaan dalam 

memahami kalam Allah. Kita telah menyebutkan bagaimana 

akidah Asy’ariyyah dalam hal kalam Allah, akan tetapi ternyata 

Abul Hasan Al-Asy'ari berkata mengenai firman Allah : 

 

مَ 
 َ
ل
َ
 تَكْلِيمًا  مُوسَى الِلُ  وَك

 

"Dan Allah berbicara langsung kepada Musa." (QS. An-Nisa': 164) 

 

كْلِيْمُ  مُشَافَهَةُ  هُوَ  والتَ 
ْ
كلام، ال

ْ
وزُ  وَلا  بِال نْ  يَجُ

َ
ونَ  أ

ُ
امُ  يَك

َ
ل
َ
مِ  ك

 
مُتَكَلِ

ْ
  ال

ً
 غَيْرِهِ، فِي حَالا

وْقًا
ُ
ل خْ
َ
مَا, وَاهُ  شَيْءٍ  فِي ت

َ
ا ك

َ
وْزُ  ل مِ  فِي ذَلِكَ  يَجُ

ْ
عِل
ْ
  ال

ً
 .حَالا

 

"Berbicara yaitu berbicara secara langsung dengan pembicaraan, dan 

tidak boleh perkataan orang yang berbicara ditempatkan kepada 

selainnya, tidak boleh terciptakan pada selain-Nya, sebagaimana tidak 

boleh hal itu pada sifat ilmu."160 

 

Jadi, Allah berbicara secara langsung kepada Nabi Musa 

alaihissalam, Tidak seperti perkataan Asy’ariyyah bahwa 

perkataan Allah itu adalah suara yang Allah ciptakan namun 

bukan suara Allah yang kemudian didengar oleh Nabi Musa 

 
159 . Risalah Ila ahli Tsaghar, Abul Hasan al Asy’ariy, hal. 184 
160 . Al Ibanah ‘an Ushuliddiyaanah, Abul Hasan al Asy’ariy, hal. 72. 



118 

 

alaihissalam. Maka di sini secara tidak langsung Abul Hasan Al- 

Asy'ari membantah mereka bahwa yang namanya pembicaraan 

itu harus disandarkan langsung kepada dzat yang berbicara. 

Demikian juga tidak boleh mengatakan bahwa lafal-lafal dalam 

Al-Qur'an adalah bukan lafal-lafal dari Allah, karena itu berarti 

menyandarkan pembicaraan kepada selain pembicara. 

3. Diantara perbedaan juga adalah Abul Hasan Al-Asy'ari 

menetapkan sifat istiwa', dan beliau membantah orang-orang 

yang menafsirkan istiwa' dengan istilah istaula. Beliau 

mengatakan bahwasanya yang menafsirkan istiwa' dengan 

istaula adalah Muktazilah, dan kita tahu bahwa Asy’ariyyah di 

zaman ini semua menafsirkan istawa' dengan istaula. 

4. Abul Hasan Al-Asy'ari dalam kitabnya Al-Ibanah dan 

Maqalatul Islamiyyin juga menetapkan sifat tangan bagi Allah, 

bahkan dalam Al-Ibanah beliau membantah orang yang 

menafsirkan tangan dengan nikmat atau qudrah. Sementara 

kita tahu bahwa Asy’ariyyah tidak menetapkan sifat tangan. 

5. Abul Hasan Al-Asy'ari juga menetapkan sifat wajah dan beliau 

mengatakan bahwasanya barang siapa yang menafikan sifat 

wajah maka dia adalah Ahlul Bid'ah, dan kita tahu Asy’ariyaah  

menolak sifat wajah. Dalam kitabnya Al-Ibanah dan Maqalatul 

Islamiyyin, Abul Hasan Al-Asy'ari bahkan tidak hanya 

menetapkan sifat wajah, akan tetapi juga menetapkan sifat mata 

yang orang-orang Asy’ariyyah nafikan sebagaimana sifat 

wajah. Abul Hasan Al-Asy'ari berdalil dengan sabda Nabi: 

 

مْ  إِنَ  
ُ
يْسَ  رَبَ ك

َ
عْوَرَ، ل

َ
عْوَرُ  وَإِنَ هُ  بِأ

َ
يُمْنَى  عَيْنِ  أ

ْ
 ال

 

"Sesungguhnya Rabb kalian tidaklah buta sebelah. Sedangkan Dajjal 

buta pada mata sebelah kanan." (HR.Albukhari No. 4402) 

 

6. Abul Hasan Al-Asy'ari juga menetapkan Allah di atas 

sebagaimana disebutkan dalam kitabnya Al-Ibanah, Risalah ilaa 

Ahli Tsaghar, dan Maqalatul Islamiyyin. Adapun Asya'irah 

Mutaakhirin semuanya menolak Allah di atas. 



119 

 

7. Abul Hasan Al-Asy'ari dalam kitabnya Al-Ibanah dan 

Maqalatul Islamiyyin juga menetapkan sifat datangnya Allah 

sebagaimana Allah berfirman: 

 

كُ  رَبُ كَ  وَجَاءَ 
َ
مَل
ْ
ا وَال ا  صَفً   صَفً 

 

"Dan datanglah Tuhanmu, dan malaikat berbaris-baris." (QS. Al- 

Fajr: 22). Adapun Asya'irah Mutaakhirin semuanya menolak hal 

tersebut. 

 

8. Abul Hasan Al-Asy'ari berkata bahwa Allah dilihat pada hari 

kiamat dengan mata, beliau tidak mempermasalahkan melihat 

ke arah hal ini karena beliau sendiri menetapkan Allah di atas 

sementara Asy’ariyyah mutakhirin bingung dengan 

menyatakan Allah di lihat tapi tanpa berhadapan dan tanpa 

arah. 

9. Abul Hasan Al-Asy'ari berpendapat bahwa melihat Allah di 

surga adalah puncak kelezatan, sementara Asy’ariyyah 

berpendapat bahwa Allah tidak bisa mencintai dan tidak bisa 

dicintai. Jika Allah tidak bisa dicintai lantas bagaimana bisa 

berlezat memandang-Nya. Abul Hasan berkata: 

 

نَ  
َ
ِ  رُؤْيَةَ  لأ ى الَِل 

َ
  تَعَال

ُ
فْضَل

َ
اتِ  أ ذَ 

 َ
 الل

 

"Karena melihat Allah ta'ala adalah puncak kelezatan."161 

 

يْسَ 
َ
ةِ  فِي نَعِيْمُ  وَل جَنَ 

ْ
  ال

ُ
فْضَل

َ
ِ  رُؤْيَةِ  مِنْ  أ ى الَِل 

َ
بْصَارِ  تَعَال

َ
أ
ْ
 بِال

 

"Dan tidak ada kenikmatan di surga yang lebih baik daripada melihat 

Allah dengan mata."162 

 
161 .Ibid, hal. 47 
162 .Ibid, hal. 54 



120 

 

10. Abul Hasan Al-Asy'ari menetapkan seluruh sifat bagi Allah 

yang datang dalam Al-Quran dan Sunnah dalam kitabnya 

Risalah ilaa Ahli Tsaghar. Beliau berkata: 

 

جْمَعُوْا
َ
ى وَأ

َ
ِ  وَصْفِ  عَل ى الَِل 

َ
مِيعِ  تَعَال هُ  بِهِ  وَوَصَفَهُ  نَفْسَهُ، بِهِ  وَصَفَ  مَا بِجَ  غَيْرِ  مِنْ  نَبِيُ 

ا فِيْهِ  اعْتِرَاضٍ 
َ
يِيْفٍ  وَل

ْ
هُ، تَك

َ
نَ   ل

َ
بِيْفِ  وَتَرْكَ  وَاجِبٌ، بِهِ  الإِيْمَانَ  وَأ

ْ
ك هُ  التَ 

َ
زِمٌ  ل

َ
أ
َ
 ل

 

"Dan mereka (para salaf) menetapkan seluruh sifat Allah yang Dia 

tetapkan diri-Nya dalam Al-Quran, dan seluruh sifat yang ditetapkan 

oleh Nabi-Nya tanpa pengingkaran, dan tanpa takyif 

(membagaimanakannnya), dan bahwasanya beriman kepada sifat-sifat 

ini wajib dan meninggalkan takyif adalah wajib."163 

 

Perkataan Abul Hasan Al-Asy'ari ini adalah akidah Ahlus 

Sunnah, sehingga perkataan Abul Hasan Al-Asy'ari ini membantah 

akidah orang-orang Asya'irah secara umum. 

Diantara perbedaan pemahamam tentang aqidah antara Al-

Imam Abul Hasan Al-Asy’ari dengan Asy’ariyyah mutakhirin bisa 

dilihat pada tabel berikut: 

 

Perbedaan antara akidah Abul Hasan Al-Asy'ari 

dengan akidah Asya'irah zaman sekarang 

Abul Hasan Al-Asy'ari 
Asy'ariyah zaman 

sekarang 

Mengikuti metode Ahlus Sunnah dalam 

menetapkan adanya Tuhan 

Menggunakan dalil 

A'radh dalam 

menetapkan 

adanya Tuhan 

Allah berbicara secara langsung kepada Nabi 

Musa alaihissalam 

Kalam Allah adalah 

kalam nasfsi yang 

statis, tidak 

berubah sejak azali 

Menetapkan Allah ber-istiwa' 
Mentakwil Allah 

ber-istiwa' dengan 

 
163 . Risalah Ila Ahli Tsaghar, Abul Hasan al Asy’ariy, hal. 133 



121 

 

Perbedaan antara akidah Abul Hasan Al-Asy'ari 

dengan akidah Asya'irah zaman sekarang 

Abul Hasan Al-Asy'ari 
Asy'ariyah zaman 

sekarang 

istaula' 

(menguasai) 

Menetapkan Allah memiliki tangan 

Mentakwil tangan 

Allah dengan 

qudrah atau 

nikmat-Nya 

Menetapkan Allah memiliki sifat wajah  

Menolak Allah 

memiliki sifat 

wajah 

Menetapkan Allah dapat dilihat pada hari 

kiamat 

Bingung, dengan 

mengatakan Allah 

dilihat tapi 

berhadapan dan 

tanpa arah  

Menetapkan Allah datang pada hari kiamat 

Menolak Allah 

datang pada hari 

kiamat 

Melihat Allah di surga adalah puncak kelezatan 

Allah tidak bisa 

mencintai dan tidak 

bisa dicintai       (Jika 

Allah tidak bisa 

dicintai lantas 

bagaimana bisa 

berlezat 

memandang- Nya) 

Menetapkan seluruh sifat bagi Allah yang 

datang dalam Al-Quran dan Sunnah 

Hanya menetapkan 

tujuh sifat 

 

Inilah di antara kenyataan pahit yang dirasakan oleh orang-

orang Asy’ariyyah, di mana ternyata mereka justru menyelisihi 

akidah imam mereka yang mereka bernisbah kepadanya. 

Sesungguhnya jika ditanyakan kepada orang-orang Asy’ariyyah 

tentang aqidah mana yang mereka ikuti dari Abul Hasan Al-

Asy'ari, maka mereka pasti tidak bisa menunjukkannya, bahkan 



122 

 

yang ada adalah akidah mereka ikut kepada Ar-Razi, Al-Juwaini, 

dan yang lainnya.164 

Sehingga bisa dikatakan mereka kaum Asy’ariyyah 

mutakhirin sebenarnya menyadari akan kesalahan pemahaman 

mereka, namun seakan-akan mereka menutup mata dengan fakta 

dari perkataan para ulama terdahulu, mereka bahkan meyakini 

aqidah merekalah yang sesuai dengan ahlu sunnah wal jama’ah 

namun faktanya justru aqidah mereka menyelisihi imam mereka 

sendiri dan lebih dekat kepada aqidah jahmiyyah dan mu’tazilah. 

 

***** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
164 . Lihat, Syarah al-Aqidah al-Wasithiyyah, DR. Firanda Andirja, 261. 



123 

 

BAB 13 

SANGGAHAN TERHADAP DOKTRIN SIFAT 20 

DALAM AQIDAH ASY'ARIYYAH 

 

 

 

A. Sejarah Singkat Paham Asy'ariyah 

Asy’ariyyah adalah kelompok yang menyandarkan 

pemahamannya pada Abul Hasan Al-Asy’ari (rahimahullah-

semoga Allah merahmatinya).Nama lengkapnya adalah Ali bin 

Ismail bin Ishaq bin Salim bin Ismail bin Abdullah bin Musa bin 

Abi Burdah bin Abu Musa Al Asy’ari. Lahir di Bashrah, Iraq pada 

tahun 260 H atau 270 H.  

Masa kecil dan mudanya dihabiskan di kota Bashrah yang 

kala itu sebagai pusat kaum Mu’tazilah.Tanpa terelakkan pada 

masa pertumbuhannya terpengaruh oleh lingkungan keluarga 

penganut pemikiran Mu’tazilah dari ayah tirinya Abu Ali Al 

Jubba’i. Namun kemudian, beliau bertaubat dari pemikiran 

Mu’tazilah ini. Allah memberi petunjuk untuk mulai merujuk 

kepada madzhab Salaf. 

Setelah pindah ke Baghdad dan bergabung dengan para 

tokoh murid-murid Imam Ahmad, akhirnya beliau secara total 

menjadi seorang pengikut manhaj Salaf Ahlussunnah wal jama'ah. 

Pada fase akhir dari kehidupannya, beliau sempat menulis 

beberapa kitab berisi pernyataan taubatnya dari seluruh pemikiran 

Mu’tazilah dan syubhat-syubhat Kullabiyyah. Diantaranya,: Al 

Luma’, Kasyful Asrar Wa Hatkul Asrar, Tafsir Al Mukhtazin, Al 

Fushul Fi Raddi ‘Alal Mulhidiin Wa Kharijin ‘Alal Millah Ka Al 

Falasifah Wa Thabai’in Wad Dahriyin Wa Ahli Tasybih, Al 

Maqalaat Al Islamiyyin dan Al Ibanah.165  

 

 
165. https://islamqa.info/ar/226290 

https://islamqa.info/ar/226290


124 

 

B. Perkembangan Permikiran Teologi Asy'ariyyah 

1. Masa Abul Hasan Al Asy'ary (330H) : Menetapkan seluruh sifat 

dzatiyah, seperti wajah, 2 tangan, 2 mata, ketinggian pada zat 

Allah. 

2. Abu Bakar Albaqillani (403H) : Menetapkan seluruh sifat 

dzatiyah untuk membantah Mu'tazilah, hanya saja beliau 

menetapkan adanya dalil A'radh. 

3. Ibnu Faurak (406 H) : Menetapkan seluruh sifat dzatiyah namun 

menolak sifat al'ulluw (tinggi) pada Allah, namun membantah 

Mu'tazilah yang mentakwil istiwa dengan mengusai. 

4. Adbul Qahhar Albaghdadi (429H) : Mentakwil sifat zatiyah 

(wajah: zat, tangan : kekuasaan),   

5. Albaihaqi (458H): Sama dengan Albaqillani tidak mentakwil. 

6. Abul Ma'ali Aljuwaini  (478H) : Mulai kembali ke madzhab 

Mu'tazilah dengan beberapa doktrin: 

- Mentakwil seluruh sifat dzatiyah. 

- Membenarkan takwil Mu'tazilah istawa dengan menguasai. 

- Membenarkan Mu'tazilah bahwa kalamullah yang didengar 

oleh nabi Musa adalah suara yang diciptakan oleh Allah di 

udara. 

7. Arrazi (606H): Terpengaruh oleh konsep Filsafat: 

- Perhatian dengan konsep teologi Ibnu Sina 

- Mendukung teori Aristoteles 

- Berpendapat dengan mutsul Alaflathoniyah (teori emanasi) 

- Berpendapat bahwa bintang-bintang ada ruhnya dan 

berpengaruh terhadap kejadian alam. 

Pada hakikatnya konsep ini menghidupakan kembali ajaran 

Jahmiyyah.166 

  

C. Klasifikasi Sifat 20 

Berikut klasifikasi sifat 20 menurut doktrin teologi 

Asy’ariyyah: 

1. Sifat Annafsiyah (menunjukan adanya zat Allah) yaitu satu sifat 

(Wujud: الوجود) 

 
166. Pendidikan Agama Islam Berbasis Tashfiyah dan Tarbiyah, Hendra Oktafia 

Saputra,  PT. Pena Persada, Purwokerto, hal. 57-58.  



125 

 

2. Sifat  Al Ma'ani (makna tambahan pada sifat), ada 7: 

- Qudrat (kuasa) 

- Iradat (kehendak)   

- Ilmu  

- Hayyun (hidup)  

- Sama’ (mendengar)  

- Bashar (melihat) 

- Kalam (berbicara). 

3. Sifat maknawiyah sebagai proyeksi dari sifat Ma'ani, 

berjumalah 7 (Qadiran, Murydan, 'Aliman, Hayyan, Sami'an, 

Bashiran, Mutakalliman)  

4. Sifat Salbiyyah : Untuk menolak nama negatif dari zat Allah, 

sifat ini tidak ada kaitannya dengan substansial, Ada 7 :  

- Qidam atau azali untuk menolak sifat permulaan bagi Allah. 

- Baqa' (kekal) untuk menolak fana'(hancur/sirna) 

- Mukhalfatuhu lill hawaditsi (berbeda dengan makhluk) 

menolak persamaan dengan  makhluk. 

- Qiyamuhu binafsishi (untuk menolak zat Allah butuh pada 

yang lain. 

- Wahdaniyyah (esa), untuk menolak berbilangnya zat Allah.      

 

D. Uraian Pembagian Sifat 20  

Tujuh sifat Ma’ani di atas tidak ditetapkan oleh Asy’ariyyah 

berdasarkan dalil syar’i, yaitu Al-Qur’an dan As-Sunnah. Namun, 

ditetapkan berdasarkan dalil akal (logika) semata. Bagaimana 

logika seperti itu bisa sampai menetapkan tujuh sifat saja? Berikut 

alur berpikirnya. 

Adanya makhluk menunjukkan adanya qudrah (kekuasaan) 

Allah جل جلاله sebagai pencipta. Teraturnya makhluk di alam semesta 

menunjukkan Allah جل جلاله memiliki sifat ‘ilmu. karena jika bodoh tentu 

tidak bisa mengatur. lalu adanya matahari, bulan, bumi, langit, 

hewan dengan berbagai jenisnya, semua ini menunjukkan 

adanya iradah Allah جل جلاله 

Tiga sifat ini (qudrah, ilmu, dan iradah) tidak mungkin ada 

kecuali pada dzat yang hidup (hayyun). Jika sifat hayyun telah 

ditetapkan, maka bisa jadi dzat tersebut memiliki 

pendengaran (sama’); penglihatan (bashar); dan berbicara (kalam) 



126 

 

karena kebalikan dari tiga hal tersebut (tuli, buta dan bisu) tidak 

berhak dan mustahil jadi tuhan/pencipta. Setelah menetapkan 7 

sifat ini, mereka pun menolak untuk menetapkan sifat lainnya, 

seperti sifat mahabbah (mencintai), ridho (meridhai), ghadhab 

(murka), karena tidak bisa diterima oleh akal mereka. Sifat-sifat 

tersebut harus ditolak (atau dalam bahasa mereka: ditakwil) 

semuanya, sesuai dengan “petunjuk akal”. 

Tujuh sifat yang ditetapkan oleh Asy’ariyyah tersebut 

dinamakan dengan صفات الْعاني  (shifaat ma’ani). Kemudian dari tujuh 

sifat tersebut, dibentuklah tujuh sifat lainnya, yaitu صفات معنوية  (shifat 

ma’nawiyyah), yaitu sifat-sifat yang kembali ke tujuh shifaat 

ma’ani. Ketujuh sifat ma’nawiyyah tersebut adalah: 

 

 .مريدا، عالما، حيا، سميعا، بصيرا، متكلماوكونه تعالى قادرا،  
 

“Kaunuhu Qadiran, Kaunuhu Muridan, Kaunuhu ‘Aliman, Kaunuhu 

Hayyan, Kaunuhu Sami’an, Kaunuhu Bashiran, Kaunuhu 

Mutakalliman.” 

 

Mereka pun menambahkan lagi enam sifat yang mereka 

sebut dengan  سلبية  Artinya, sifat yang .(shifat salbiyyah)  صفات 

ditiadakan dengan tujuan tanzih (mensucikan Allah dari 

penyerupaan terhadap makhluk). Shifat salbiyyah tersebut adalah: 

 

 الوجود، القدم، البقاء، مخالفة الحوادث، القيام بالنفس، الوحدانية 
 

“Wujud, Qidam, Baqa’, Mukholafatuhu Ta’ala lil Hawaditsi, Qiyamuhu 

binafsihi, Wahdaniyah.”Sehingga jumlah totalnya menjadi 20 sifat.  

 

  



127 

 

Namun, sifat-sifat ini intinya kembali ke tujuh sifat di awal, 

yaitu shifat ma’ani. Inilah sejarah singkat dua puluh sifat wajib bagi 

Allah, yang banyak tersebar di tengah-tengah kaum muslimin saat 

ini.167   

 

E. Sanggahan Terhadap Pemahaman Asy’ariyyah 

1. Sanggahan pertama: Rasulullah صلى الله عليه وسلم  tidak membatasi sifat 

Allah dengan jumlah tertentu.  

Kalau seseorang mau mempelajari aqidah yang benar, 

bersumber dari Al-Qur’an dan As-Sunnah, akan jelas dan 

tampak baginya bahwa nama dan sifat Allah Ta’ala tidaklah 

dibatasi dengan bilangan tertentu. Hal ini karena Allah Ta’ala 

memiliki nama-nama dan sifat-sifat yang Allah Ta’ala simpan 

dalam ilmu ghaib-Nya, yang tidak diketahui oleh seorang pun 

dari para malaikat atau nabi yang diutus. Rasulullah  صلى الله عليه وسلم  

bersabda; 

 

تَهُ فِى كِتَا
ْ
نْزَل
َ
وْ أ

َ
قِكَ أ

ْ
 مِنْ خَل

ً
حَدا

َ
مْتَهُ أ

َّ
وْ عَل

َ
يْتَ بِهِ نَفْسَكَ أ كَ سَمَّ

َ
ِ اسْمٍ هُوَ ل

 
كَ بِكُل

ُ
ل
َ
سْأ

َ
بِكَ  أ

غَيْبِ عِنْدَكَ 
ْ
مِ ال

ْ
ثَرْتَ بِهِ فِى عِل

ْ
وِ اسْتَأ

َ
 أ

 

”Aku memohon kepada Engkau dengan semua nama yang menjadi 

nama-Mu, baik yang telah Engkau jadikan sebagai nama diri-Mu atau 

yang Engkau ajarkan kepada seseorang dari makhluk-Mu atau Engkau 

turunkan dalam kitab-Mu atau Engkau sembunyikan menjadi 

ilmu ghaib di sisi-Mu.”  [HR. Ahmad] 

 

2. Sanggahan ke dua: Allah جل جلاله memiliki banyak nama yang 

sekaligus mengandung sifat 

Kalau Allah Ta’ala menyebutkan nama As-Samii’, maka 

hal ini menunjukkan bahwa Allah Ta’ala memiliki sifat 

mendengar (as-sam’u). Kalau Allah Ta’ala menyebutkan 

nama Al-‘Aliim, hal ini menunjukkan bahwa Allah Ta’ala 

 
167 .  https://muslim.or.id/38056-sifat-allah-apakah-hanya-tujuh-atau-dua-puluh-

02.html. 



128 

 

memiliki ilmu (al-‘ilmu). Dan demikian seterusnya. Berbeda 

dengan nama makhluk (manusia biasa, kecuali Nabi 

Muhammad صلى الله عليه وسلم), bisa jadi hanya sekedar nama tanpa 

menunjukkan sifat. Ada seseorang yang bernama “Shalih”, 

namun mungkin saja perilakunya tidak mencerminkan 

namanya. 

Berarti, jumlah sifat Allah Ta’ala mengikuti jumlah nama 

Allah Ta’ala. Hal ini belum termasuk dengan sifat-sifat yang 

disebutkan secara khusus oleh Allah Ta’ala maupun Rasulullah 

 Oleh karena itu, darimana kita mengatakan bahwa sifat Allah .صلى الله عليه وسلم

Ta’ala hanya 7 atau 20? 

Sebagian kaum Muslimin mungkin menghapal al-

asmaaul husnaa yang berjumlah 99. Meskipun hal ini tidak 

berarti menunjukkan pembatasan nama Allah hanya 

sejumlah itu. Kalau sifat Allah hanya 20, berarti ada 79 nama 

Allah yang tidak mengandung sifat (99 dikurangi 20). 

Kalau hanya menetapkan 20 sifat, berarti Allah tidak 

memiliki sifat al-‘izzah (kekuatan). berarti nama Allah جل جلاله Al-

‘Aziiz hanyalah sekedar nama dan tidak mengandung sifat, 

karena sifat al-‘izzah tidak terdapat dalam dua puluh sifat 

tersebut. Lalu, apa bedanya aqidah ini dengan aqidah 

Mu’tazilah yang hanya menetapkan nama tanpa sifat? 

 

3. Sanggahan ke tiga: Membatasi jumlah sifat Allah secara tidak 

langsung mencela Allah Ta’ala 

Pembatasan sifat Allah hanya 20 saja, secara tidak 

langsung berarti mencela Allah, karena kurangnya sifat akan 

mengurangai kesempurnaanNya.  

Jika dikatakan kepada seseorang”Engkau itu orangnya 

dermawan dan suka pemaaf.” Lalu kita katakan kepada orang 

lain, ”Engkau itu orangnya baik hati, suka menolong, penyabar, suka 

memaafkan kesalahan orang lain, pengertian, tidak egois, pintar, suka 

berhemat, rendah hati, ramah, selalu sehat, dst“. Maka 

pertanyaannya, ”Siapakah yang lebih baik dan sempurna?”  Maka 

tentu semua sepakat bahwa yang lebih baik dan lebih sempurna 

adalah orang yang ke 2. 



129 

 

Demikian pula halnya dengan Allah Ta’ala untuk 

menunjukkan kesempurnaan-Nya adalah dengan merinci dan 

memperbanyak penyebutan sifatNya yang mulia.168 Contohnya 

adalah firman Allah Ta’ala, 

 

و    ذِيٱ  للّه ٱ﴿هه
َ
آ   ل

 
ه    ل

َٰ 
ا  إِل

َ
و     إِل لِمه   هه يبِۡ ٱ  ع َٰ ةِ  ٱو    لۡغ  د  و    لشَه َٰ نه ٱ  هه و    ٢٢   لرَحِيمه ٱ  لرَحمۡ َٰ ذِي ٱ  للّه ٱ  هه

َ
  ل

آ 
 
ه   ل

َٰ 
ا  إِل

َ
و   إِل لِكه ٱ هه وسه ٱ لۡم  دُّ مه ٱ لۡقه

َٰ 
ؤۡمِنه ٱ  لسَل يۡمِنه ٱ لۡمه ه  زِيزه ٱ لۡمه بَاره ٱ لۡع  ُۚ ٱ  لۡج  ره ِ

ب 
 
ك ت  ن   لۡمه بحۡ َٰ   للِّ ٱ سه

مَا ون    ع 
ه
و    ٢٣   يهشۡرِك لِقه ٱ  للّه ٱ  هه ارِئه ٱ  لۡخ َٰ ره  ٱ  لۡب  ِ

و  ص  هه   لۡمه
 
اءٓه ٱ   ل سۡم 

 
ُۚ ٱ  لأۡ ىَٰ حه   لۡحهسنۡ  ِ ب  س 

ۥ  يه هه
 
ا  ل   فِي   م 

تِ ٱ و َٰ رۡضِ  ٱو    لسَم َٰ
 
و   لۡأ هه زِيزه ٱ و  كِيمه ٱ لۡع   ﴾٢٤  لۡح 

 

 “Dia-lah Allah yang tiada sesembahan (yang benar) selain Dia, Yang 

Mengetahui yang ghaib dan yang nyata. Dia-lah Yang Maha pemurah 

lagi Maha penyayang. Dia-lah Allah, Yang tiada sesembahan (yang 

benar) selain Dia, Raja, Yang Maha suci, Yang Maha sejahtera, Yang 

Mengaruniakan keamanan, Yang Maha memelihara, Yang Maha 

perkasa, Yang Maha kuasa, Yang Memiliki segala keagungan, Maha 

suci Allah dari apa yang mereka persekutukan. Dia-lah Allah, Yang 

Menciptakan, Yang Mengadakan, Yang Membentuk rupa, Yang 

Mempunyai asmaaul husna (nama-nama yang indah). Bertasbih 

kepada-Nya apa yang di langit dan bumi. Dan Dia-lah Yang Maha 

perkasa lagi Maha bijaksana.” (QS. Al-Hasyr : 22-24). 

 

4. Sanggahan ke empat: Tujuh atau dua puluh sifat tersebut 

hanya untuk menyederhanakan untuk memahamkan 

masyarakat awam (?) 

Perkataan semacam ini menunjukkan bahwa mereka 

sendiri belum paham aqidah Asy’ariyyah yang dipegangi oleh 

tokoh-tokoh atau ulama-ulama Asy’ariyyah (generasi 

muta’akhirin). Karena pada prakteknya mereka memang sudah 

punya konsep yang absolut untuk membatasi sifat Allah جل جلاله 

tersebut.  

 
168 . Lihat Syarh Al-Qowa’idul Mutsla, Syaikh Muhammad bin Shalih Al-

‘Utsaimin, cet.1, Darul Atsar, Jakarta, 1423H, hal. 134-135. 



130 

 

Karena untuk sifat-sifat lainnya, pada kenyataannya 

mereka tolak dengan alasan harus di-takwil (sesuai akal 

logika mereka), yang hakikatnya adalah tahrif. 

Maka benarlah perkataan Syaikhul Islam Ibnu 

Taimiyyah rahimahullahu Ta’ala, 

 

بل أبو المعالي الجويني، ونحوه مَن انتسب إلى الأشعري، ذكروا في كتبهم من الحجج 

للصفات   النافية  وأئمة  العقليات  والأشعري  كلاب  ابن  يذكره  لم  ما  الخبرية 

إثبات   على  متفقون  هؤلاء  فإن  وأمثاله،  الطيب  بن  بكر  أبي  أصحابهما، كالقاضي 

 الصفات الخبرية، كالوجه واليد والاستواء 
 

“ … Akan tetapi Abul Ma’ali Al-Juwaini, dan tokoh semisal yang 

menisbatkan diri kepada aqidah Asy’ariyyah, mereka menyebutkan 

dalam kitab-kitab mereka berbagai argumentasi akal logika untuk 

menolak sifat-sifat khabariyyah, yang (argumentasi) tersebut tidak 

disebutkan oleh Ibnu Kullab, Abul Hasan Al-Asy’ari, dan para imam 

yang merupakan sahabat keduanya, semacam Al-Qadhi Abu Bakr bin 

Thayyib dan lainnya. Karena mereka (Asy’ariyyah generasi 

awal), menetapkan sifat-sifat khabariyyah seperti sifat (Allah 

memiliki) wajah (al-wajhu), tangan (yadain) dan juga sifat 

istiwa’.169 

 

Contoh lainnya,  mereka menolak sifat 

Allah ghadhab (Allah murka), karena tidak terdapat dalam dua 

puluh sifat. Sehingga mereka pun mentakwil sifat tersebut 

menjadi “memberikan hukuman”. Fakhruddin Ar-Razi 

rahimahullah (tokoh Asy’ariyyah generasi muta’akhirin) berkata; 

 

وكذلك الغضب له مبدأ وهو غليان دم القلب وشهوة الانتقام، وله غاية وهي إيصال 

العقاب إلى المغضوب عليه، فإذا وصفنا الِل تعالى بالغضب فليس المراد هو ذلك 

 
169 . Dar’u Ta’arudhi al-‘Aqli wa an-Naqli,  Ibnu Taimiyah, (5/248). 



131 

 

إنزال   وهي  النهاية  تلك  المراد  بل  الانتقام،  وشهوة  القلب  دم  غليان  أعني  المبدأ 

 ”العقاب، فهذا هو القانون
 

“Demikian pula ghadhab (murka) itu memiliki permulaan. 

yaitu mendidihnya darah di dalam hati dan keinginan 

(syahwat) untuk memberikan hukuman. Dan ghadhab memiliki 

akhir (ghayah), yaitu pelaksanaan hukuman kepada yang 

dimurkai. Jika kita mensifati Allah dengan sifat ghadhab, maka 

maksudnya bukan permulaan tersebut, yaitu mendidihnya 

darah di dalam hati dan keinginan (syahwat) untuk 

memberikan hukuman. Akan tetapi, yang kami maksud 

adalah titik akhirnya, yaitu pemberian hukuman, beginilah 

undang-undang yang berlaku.170 

 

Konsekuensi dari perkataan Fakhruddin Ar-Razi, kalau 

kita katakan, “Jangan berbuat dosa, nanti Allah murka”, maka 

kalimat ini adalah kalimat yang salah menurut ‘aqidah 

Asy’ariyyah. Karena sifat ghadhab / murka tidak ada dalam dua 

puluh sifat. 

 

5. Sanggahan ke lima: Konsekuensi dari aqidah Asy’ariyyah 

adalah Asy’ariyyah sendiri melakukan tasybih 

Contoh dari perkataan Ar-Razi dan tokoh-tokoh 

Asy’ariyyah lainnya,  bahwa jika kita menetapkan 

makna ghadhab secara hakiki, maka konsekuensinya 

menyamakan Allah dengan makhluk. Karena ghadhab menurut 

mereka adalah mendidihnya darah dalam hati dan syahwat 

untuk menghukum. Ini adalah sifat makhluk. Oleh karena itu, 

harus ditolak (supaya tidak terjerumus dalam tasybih) dalam 

bentuk ditakwil. 

Kalau begitu, ini pun merupakan tasybih. Karena jika 

ditetapkan sifat iradah (berkehendak), maka hal itu juga 

menyamakan Allah dengan makhluk. Karena iradah adalah 

 
170 . Asaasut Taqdiis,  Fakhruddin ar-Razi, hal.147-148. 



132 

 

condongnya hati untuk melakukan atau tidak melakukan 

sesuatu. Ini sifat makhluk, karena makhluk juga memiliki 

kehendak. Jadi, seharusnya (Asy’ariyyah) juga menolak 

sifat iradah. lalu kenapa justru ditetapkannya? 

Maka Asy’ariyyah akan menjawab, “Iradah yang kami 

tetapkan adalah iradah yang sesuai dengan keagungan dan 

kebesaran Allah Ta’ala, tidak sama dengan makhluk.” 

Jawaban ahlus sunnah, “Begitu juga kami, kami pun 

menetapkan sifat ghadhab (murka) sesuai dengan keagungan 

dan kebesaran Allah Ta’ala, tidak sama dengan makhluk.” 

Inilah praktek dari sebuah kaidah yang sangat masyhur yang 

dimiliki oleh ahlus sunnah ketika membantah Asy’ariyyah, 

 

قَوْلِ فِي بَعْضٍ 
ْ
ال
َ
فَاتِ ك  فِي بَعْضِ الص ِ

ُ
قَوْل

ْ
 ال

 

“Perkataan (keyakinan) terhadap sebagian sifat-sifat (Allah) adalah 

sebagaimana perkataan (keyakinan) terhadap sebagian (sifat-sifat 

Allah yang lainnya).” 

 

Maksudnya, sebagaimana (Asy’ariyyah) menetapkan 

sifat mendengar (as-sam’u) dan melihat (al-bashar) sesuai dengan 

keagungan dan kebesaran Allah Ta’ala, tidak sama dengan 

makhluk, begitu pula (ahlus sunnah) pun menetapkan 

sifat yadain, wajah, ‘ainain, ghadhab, ridho, dan mahabbah (dan 

seluruh sifat-sifat lainnya) sesuai dengan keagungan dan 

kebesaran Allah Ta’ala, tidak sama dengan makhluk. 

Jika dibedakan antara iradah  tanpa takwil dan mahabbah 

atau ghadhab dengan takwil karena tidak ada dalam sifat yang 

7 atau 20, maka hal ini adalah aqidah yang kontradiktif, tidak 

bisa diterima oleh akal sehat. 

 

  



133 

 

6. Sanggahan ke enam : Aqidah Asy’ariyyah ini ternyata tidak 

sama dengan aqidah Abul Hasan Al-Asy’ari. 

Aqidah Asy’ariyyah yang membatasi sifat hanya menjadi 

tujuh atau dua puluh, dan menolak sifat-sifat lainnya (misalnya 

sifat yadain, ‘ainain, dan wajah) ternyata diselisihi oleh Abul 

Hasan Al-Asy’ari rahimahullah itu sendiri. Beliau berkata, 

 

قيل: نقول ذلك، وقد دل عليه قوله تعالى: )يد الِل فإن سئلنا أتقولون أن لِل يدين؟  

 فوق أيديهم(، وقوله تعالى: )لما خلقت بيدي( 
 

“Jika kami ditanya , apakah Engkau mengatakan (meyakini) bahwa 

Allah memiliki yadain (dua tangan)? Kami (Abul Hasan Al-

Asy’ari) mengatakan demikian (bahwa Allah memiliki dua tangan, 

pen.). Hal itu telah ditunjukkan oleh firman Allah Ta’ala, “Tangan 

Allah di atas tangan mereka” (QS. Al-Fath [48]: 10) dan firman Allah 

Ta’ala, “yang telah Aku ciptakan dengan kedua tangan-Ku.” (QS. 

Shaad [38]: 75)”171.  

 

Di awal kitab, beliau dengan tegas mengatakan, 

 

 وأن له يدين بلا كيف 
 

“Sesungguhnya Allah memiliki dua tangan (yadain) tanpa 

(perlu) memvisualisasikannya.”  

 

 وأن له وجها بلا كيف 
 

“Sesungguhnya Allah memiliki wajah tanpa (perlu) 

memvisualisasikannya.”  

 

 وأن له عينين بلا كيف

 
171 . Al-Ibaanah ‘an Ushuul ad-Diyaanah, Abul Hasan al-Asy’ariy, hal.125. 



134 

 

“Sesungguhnya Allah memiliki dua mata (‘ainain), tanpa (perlu) 

memvisualisasikannya.”  

 

 وأن الِل تعالى مستو على عرشه
 

“Dan sesungguhnya Allah Ta’ala itu istiwa’ (tinggi di atas) ‘arsy-

Nya.  

 

Bahkan, beliau  sendiri membantah aqidah Asy’ariyyah 

yang menolak sifat istiwa’ dan mentakwilnya 

menjadi “istaula” (menguasai) di kitab yang sama.172 

 

F. Kesimpulan 

Berdasarkan poin-poin penjelasan ini, maka aqidah 

Asy’ariyyah yang menetapkan sifat Allah hanya 7 atau 20, tidaklah 

sesuai dengan aqidah Ahlus Sunnah yang menetapkan semua 

nama dan sifat yang ditetapkan oleh Allah Ta’ala dan Rasul-Nya di 

dalam kitabullah (Al-Qur’an) dan As-Sunnah. Bahkan 

bertentangan dengan aqidah imam mereka sendiri, yaitu Abul 

Hasan Al-Asy’ari rahimahullah. karena nama dan sifat termasuk 

dalam perkara ghaib, sehingga seharusnya akal manusia tunduk 

kepada wahyu yang telah Allah Ta’ala turunkan, bukan 

sebaliknya. 

Namun, perlu diketahui bahwa ketika menjelaskan 

kesalahan ‘aqidah Asy’ariyyah bukan berarti mengkafirkan 

mereka. Bahkan, para ulama ahlus sunnah memberikan ‘udzur 

kepada tokoh Asy’ariyyah, bahwa maksud mereka sebetulnya 

baik, yaitu tidak ingin terjerumus dalam tasybih (menyamakan 

Allah dengan makhluk). Namun, mereka kemudian salah jalan 

dengan tidak mengikuti manhaj para sahabat radhiyallahu 

‘anhum. mereka ingin terhindar dari tasybih, namun justru 

terjerumus dalam takwil dan tafwidh. Ini menunjukkan bahwa 

niat mereka sebetulnya adalah mencari kebenaran. Wallahu a'lam. 

***** 

 
172 .https://muslim.or.id/36060-ketika-mereka-menolak-sifat-uluw-dan-istiwa. 



135 

 

BIOGRAFI PENULIS 

 

Nama :  Hendra Oktafia Saputra 

Tempat, Tanggal lahir :  Kotomarapak (Pariaman, Sumbar), 20 

Oktober 1984 

Alamat :  Komplek Pondok Pesantren 

Riyadussholihin, Rocek, Cimanuk, 

Pandeglang Banten  

 

Riwayat Pendidikan 

 

Pendidikan Formal: 

• 2021 – 2023 : IUM (Islamic University of Minnesota-USA) (S3), 

Prodi Fiqih dan Ushul Fiqih 

• 2016 –2020  : UIN Syarif Hidayatullah Jakarta (S2), Prodi Syari'ah 

Islam. 

• 2010 – 2015 : Jami’ah El-Imam Ibnu Sa’ud University (LIPIA 

Jakarta)  (S1), Prodi Syari’ah Islamiyah 

• 2004 – 2006 : PGSD / MI (D2) STIT SB Pariaman, Sumbar  

• 2001 – 2004 : MAN Padusunan, Sumbar 

• 1998 – 2001 : MTsN Pauh Pariaman, Sumbar 

• 1992 – 1998 : SDN 24 Pariaman, Sumbar 

 

Pendidikan Non Formal: 

• 2007 - 2009 : Pesantren Ta’zhim As-Sunnah Pekanbaru   

 

Karir 

• 2004 - 2006 : Guru MI Muhammadiyah Pariaman 

• 2008 - 2009 : Guru Diniyah Pesantren Ta’zhimus Sunnah 

Pekanbaru 

• 2014 - 2015 : Pembimbing Tahsin Al-Qur an Baitul Mal Muamalat, 

Tanggerang 

• 2014- 2015 : Guru Alqur’an di SMK Mardika, Condet, Jaksel 

• 2014- 2022 : Guru PAI di SDI, SMP, SMA Annash, Ps. Minggu, 

Jaksel 



136 

 

• 2016- 2019  : Pengajar Mahasantri Pondok Pesantern MAIS di 

Bekasi 

• 2021- saat ini : Dosen PAI BSI dan Universitas Nusa Mandiri di 

Jakarta 

• 2022- saat ini : Pengawas Yayasan Sufara Alkhayr, Jakarta 

• 2022  : Dosen PAI di STAIR Pandeglang, Banten 

• 2022   : Ketua Prodi dan Dosen PAI di Kampus 

MISBA, Tangerang, Banten  

• 2024- saat ini  : Dosen PAI Pasca Sarjana (S2) di Kampus 

MISBA, Tangerang, Banten  

• 2023 – saat ini : Dosen beberapa matakuliah di kampus 

Madinah Salam, Jakarta   

• 2023 – saat ini : Dosen beberapa matakuliah di kampus 

PODIA,   Jakarta  

 




	Page 1
	Page 1

