Dr. Hendra Oktafia Saputra, Lc., MS|

SISI KELAM
ILMU KALAM

HMWTA-&W HMM&MTWW(
b e g




SISI KELAM
ILMU KALAM
Menyingkap Tabir Misteri
yang Belum Terungkap

Dr. Hendra Oktafia Saputra, Lc., M.S.I

PPpku

pt. pena persada kerta utama

i

PT. PENA PERSADA KERTA UTAMA



ii

SISI KELAM
ILMU KALAM
Menyingkap Tabir Misteri
yang Belum Terungkap

Penulis:
Dr. Hendra Oktafia Saputra, Lc., M.S.1

ISBN: 978-623-167-948-2

Design Cover:
Yanu Fariska Dewi

Layout:
Eka Safitry

PT. Pena Persada Kerta Utama
Redaksi:
J1. Gerilya No. 292 Purwokerto Selatan, Kab. Banyumas
Jawa Tengah.
Email: penerbit.penapersada@gmail.com
Website: penapersada.id. Phone: (0281) 7771388

Anggota IKAPI: 178/JTE/2019

All right reserved
Cetakan pertama: 2024

Hak cipta dilindungi oleh undang-undang. Dilarang
memperbanyak karya tulis ini dalam bentuk dan cara apapun
tanpa izin penerbit


mailto:penerbit.penapersada@gmail.com

4 o5 i q"')j‘ Qi 2}
MUQADDIMAH

Llleel linw g Lwdil 5o,d cpo dlils Sgaig c0yastudy dizatudy odams el ezl 3
Of Ty el el W oy <l Y] ) Y o gtly el (gala Mo Uiy crag el Juine Slo il stz (30
vy Ll g g buie Toeze

Segala puji bagi Allah, kita memuji-Nya, meminta pertolongan-Nya,
memohon ampunan-Nya, dan bertaubat kepada-Nya. Kami berlindung
kepada Allah dari kejahatan diri kami dan dari kejelekan amal perbuatan kami.
Barangsiapa yang diberi petunjuk oleh Allah, maka tidak ada yang dapat
menyesatkannya, dan barangsiapa yang disesatkan oleh-Nya, maka tidak ada
yang dapat memberi petunjuk kepadanya. Aku bersaksi bahwa tidak ada
Tuhan selain Allah, Yang Maha Esa, tidak ada sekutu bagi-Nya, dan aku
bersaksi bahwa Muhammad adalah hamba dan Rasul-Nya. Setelah itu,

Sesungguhnya Allah Ta'ala mengutus Muhammad # dengan
petunjuk dan agama yang benar, beliau tidak meninggal dunia kecuali
setelah Allah menyempurnakan kebaikan dengan perantraan beliau
dan menyempurnakan agama dengan perantaraan beliau (juga). Dan
Allah meninggalkan manusia di atas ajaran yang bersih yang tidak ada
yang melenceng darinya pasti akan tersesat.

Setiap berlalunya zaman kenabian, maka semakin langka pula
para pengusung agama yang adil dimana mereka yang menyangkal
perubahan para ekstremis dan membongkar (syubhat) orang yang
melakukan kepalsuan dalam agama, dan menepis penafsiran agama
dari orang-orang jahil.!

Dan setelah mereka, muncullah generasi baru, sementara
wilayah kekuasaan Islam semakin meluas, sehingga menyusuplah
berbagai bangsa, suku, agama, dan filsafat ke dalam Islam, yang
mengakibatkan sebagian keyakinan mereka merembes ke dalam
barisan umat Islam dan menimbulkan perdebatan tentang prinsip-
prinsip agama.

Setelah itu mulailah sebagian dari kelompok yang beragam
keyakinan dan mazhab itu berdebat dan berdiskusi secara intelektual

1. https:/ /salafcenter.org/185.

iii



berdasarkan budaya dan latar belakang keagamaan sebelumnya,
terutama mereka yang keimanan belum benar-benar menancap di hati
mereka dan belum sepenuhnya terbebas dari sisa-sisa keyakinan
sebelumnya, lagi pula sebagian mereka adalah orang non Arab yang
tidak menguasai bahasa Arab padahal ia merupakan alat untuk
memahami Alquran. Para imam telah memperingatkan tentang
konsepsi yang salah ini di kalangan orang asing.

Jika kita perhatikan dengan seksama masalah-masalah yang
muncul di antara umat Islam dan melibatkan berbagai diskusi dan
perdebatan, kita akan menemukan bahwa masalah-masalah itu tidak
muncul dengan jelas kecuali setelah umat Islam Arab berbaur dengan
orang-orang dari agama dan mazhab lain, baik secara langsung seperti
melalui penaklukan Islam atau tidak langsung melalui terjemahan
peradaban dan pemikiran yang menyesatkan dari buku-buku bangsa
Yunani.

Dan sebagai dampak dari fenomena itu, muncullah berbagai
macam aliran dan mazhab, masing-masing mengembangkan
keyakinan yang tidak dinyatakan oleh para pendahulu umat ini,
dimana mereka mengandalkan akal-akalan semata dan menjadikan
nash-nash syariat sebagai bahan penelitian dan pengkajian seperti
objek kajian biasa, oleh karena itu orang-orang seperti ini dinamakan
ahli bid’ah dan para pengikut hawa nafsu karena mereka mengikuti
hawa nafsu mereka ketimbang syriat pent.2

Demikianlah berlalunya generasi gemilang dan dimulainya
diskusi oleh para pendahuli Muktazilah, karena merekalah orang-
orang yang pertama kali hanyut dan meneyelami persoalan kalam
pada masa Wasil bin 'Ata', dan mereka dikenal oleh para Salaf sebagai
"ahl al-kalam" (Teolog), dan modus mereka melakukan itu adalah
untuk membela Islam namun tidak menggunakan dalil syar'i, bahkan
mereka malah menciptakan argumentasi dan metode yang mereka
anggap rasional sehingga mereka justru lebih banyak merusak (Islam)
daripada memperbaikinya.

Mereka ibarat orang yang ingin menyerang musuh namun
tanpa aturan syariat (senjata), sehingga mereka tidak berhasil
menaklukan negeri (musuh), mereka malah tidak menjaga negeri

2. Lihat, Al I'tisham, Imam Syatibi, tahqiq Rasyid Ridho, 1980M, (2/102-103)

iv



mereka sendiri, akan tetapi mereka menjadikannya di bawah
kekuasaan musuh sehingga mereka diperangi musuh setelah mereka
tidak mampu lagi melawannya.?

Masalah-masalah  yang muncul dan metode yang
dikembangkan tidak hanya diajukan untuk pengkajian dan diskusi
tetapi juga telah dihadapi dengan keras oleh para ulama Salaf dengan
argumen yang kuat dan mereka memperingatkan tentang
pemeluknya dan membid'ahkannya serta melarang bergaul dengan
mereka karena kebatilan dalam metode mereka.

Ibnu Taymiyyah berkata: "Ulama Salaf dan dan para imam telah
mencela orang-orang ahli kalam karena pendapat mereka
bertentangan dengan kitab dan sunnah, dimana di dalamnya terdapat
kebatilan dalam berargumen dan ketentuan hukum yang
mengakibatkan penolakan sebagian ajaran Rasul dan membuka celah
bagi musuh untuk menguasai kaum Muslimin dengan argumentasi
mereka yang lemah.4

IImu Kalam telah melewati beberapa fase namun belum muncul
pada zaman para Sahabat dan Tabi'in, kemudian muncul fase dimana
konsep berpikir rasional dalam pembentukan keyakinan secara
filosofis hingga muncul fase dimana ilmu kalam diakui dan dihormati
oleh para penguasa dan pemerintah seperti pada masa Alma'mun.
Dan kondisi itu lebih menonjol lagi pada abad keempat Hijriyah di
tangan Abu al-Hasan Al-Asy'ari (324 H) ketika membantah
Mu'tazilah.

3. Lihat, Syarah Aqidah Ishfahaniyyah, Ibnu Taimiyah, (63-57)
4. Ibid, hal. 63



DAFTAR ISI

MUQADDIMAH ....cooooiiiriiiiininenienceniesteestentee sttt
DAFTARISL ..ottt
BAB1 HAKIKAT ILMU KALAM ....cccoooniiininineeeeneeeeneees

A. Definisi Ilmu Kalam .........ccooooeeviiiiiiiiiiieeee e

B. Beberapa Catatan Terhadap Pandangan Ahli

Kalam Dalam Mendefinisikan I[Imu Kalam ...............

C. Perbedaan Ilmu Kalam dengan Ilmu Filsafat dan

Mantiq (Logika) .......cccoovrueiniiiiiiciicciececcceee

BAB2 NAMA-NAMA ILMU KALAM ...cccoooeinriiiecnreees
A. Figih AIFAKDAT .....c.oovvieiiiiciinrccinecnencceeceecenes

B. Al-Aqidah atau Al-FAqaid........cccoeiinciiiiicie

C. At-Tauhid.....ccocccoineiiniiircneececcecerecees

D. Ushul Ad-Din......ccocccevinevininiininicieencieeneceneene

E. Imu Al-Kalam ........ccooeveoiiiniininiceneeccecee

BAB3 PERKEMBANGAN ILMU KALAM .....ccocecevmeinncrcennes
A. Era Kenabian dan Permulaan Islam..........c.ccccccceuneee.

B. Masa Para Sahabat........c.cccccoveenneinnccnnccnnccenee

C. Setelah Berakhirnya Era Khalifah Rasyidin...............

D. Fase Penulisan dan Pembukuan Ilmu Kalam.............

BAB4 FAKTOR YANG MEMPENGARUHI

PERKEMBANGAN ILMU KALAM ......ccoceeeiniinen
A. Faktor Pertama : Gerakan Penerjemahan...................

B. Faktor Kedua : Adanya Gesekan Langsung Antara

Umat Islam Dengan Umat Yang Berbeda Agama

Dan ALTATL ..cooooviiiieeie et eeee e

C. Faktor Ketiga : Lemahnya Iman ..........ccccoevnnnnnes

vi

22



BAB5 OBJEK PEMBAHASAN ILMU KALAM .......ccceveevnnnnee 25
A. Masalah Aqidah.......c.cccooveieiiiiiinecccccceene 26

B. Masalah Bagaimana Cara Penjagaan Terhadap
Agama Dan Melindunginya dari Ajaran yang

Menyimpang.........ccccccviiiniiiiniieees 27
BAB 6 SIKAP PARA SALAF TERHADAP ILMU KALAM .......... 30
A. Fenomena dan Prihal Aktifis [Imu Kalam ..................... 30
B. Kecaman Ulama Salaf Terhadap Pegiat Ilmu
Kalam ... 32
BAB7 SEJARAH PERKEMBANGAN, MAZHAB, DAN
KRITIKAN TERHADAP FILSAFAT YUNANI .................. 35
A. Definisi Filsafat.........cocooveiiiiiiinnccccccceeene 35
B. Sejarah Perkembagan Filsafat Yunani..........c.cccccccoeueee. 36
C. Kritikan Umum Terhadap Filsafat Yunani.................... 50
BAB8 PENGARUH FILSAFAT YUNANI TERHADAP
FILSUF MUSLIM ....ccciiiiininiieieecceinsereee e 52
A. Teori ALFarabi.......ccccocovviiiiicinncccccccceee 53
B. IbNU SINQA. ..o 56

C. Pengaruh Filsafat Yunani terhadap Filsuf Muslim.......57

BAB9 PENGARUH FILSAFAT YUNANI TERHADAP
AHLI KALAM (MU'TAZILAH DAN ASYA'IRAH) ......... 59

A. Pengaruh Filsafat Yunani Terhadap Mu'tazilah........... 59
B. Pengaruh Filsafat Yunani Terhadap Asy’ariah............. 61
BAB 10 KENYATAAN PAHIT AQIDAH ASY’ARIYAH ............... 70

A. Asy’ariyah Mengakui Bahwa Aqidah Mereka
Bukan Agidah Salaf dan Mengakui Bahwa Jalan
Salaf Lebih Selamat ..........ccccoovviiiiiiiiiiiiiiiiccnes 70

B. Agidah Asy’ariyah Murni dibangun di Atas Akal....... 80
BAB 11 KENYATAAN PAHIT AQIDAH ASY ARIYYAH (3-4)....87

vii



A. Akal yang Menjadi Sumber Aqidah Mereka Justru
Menjadikan Kebanyakan Aqidah Mereka Tidak
Masuk Akal dan Bertentangan dengan Fitrah
Manusia yang Berakal Sehat. ............cccccccoeinnniiienns 87

B. Asy’ariyyah Mengaku Membantah Agidah
Jahmiyyah dan Muktazilah, Namun Ternyata
Mereka Banyak Sepakat dengan Jahmiyyah dan
Muktazilah........cccooiiiiiiiii 102

BAB 12 KENYATAAN PAHIT AQIDAH ASY’ARIYYAH (5-6)..107

A. Ternyata Para Pendahulu Kaum Asy’ariyyah
Mutaakhirin adalah Jahmiyyah dan Muktazilah......... 107

B. Mereka Mengaku Pengikut Abul Hasan al-Asy’ari
Namun Ternyata Abul Hasan Akidahnya Tidak

Sama Seperti Mereka..........ccocceciviicinieiniiicccne, 114
BAB 13 SANGGAHAN TERHADAP DOKTRIN SIFAT 20
DALAM AQIDAH ASY'ARIYYAH.....cccooiiiivniiiinen 123
A. Sejarah Singkat Paham Asy'ariyah.........cccccccoeeeeneee 123
B. Perkembangan Permikiran Teologi Asy'ariyyah ........ 124
C. Klasifikasi Sifat 20.........cccccoivivniniiiiiiiiiiies 124
D. Uraian Pembagian Sifat 20 ............cccccoeoeoeinnnnnccenenee 125

E. Sanggahan Terhadap Pemahaman Asy’ariyyah ......... 127
F. KeSimpulan......c.ccccceeeneerneinneinniecneneeneniecneenenens 134
BIOGRAFIPENULIS ........coooviiiiiiiiiiecc 135

viii



BAB 1
HAKIKAT ILMU KALAM

A. Definisi Ilmu Kalam
Para ahli kalam (teolog) berbeda pendapat tentang definisi
ilmu Kalam karena perbedaan sudut padang mereka, secara umum
definisi tersebut terkumpul dalam 3 pandangan :
1. Pandangan pertama mendefinisi ilmu Kalam berdasarkan
aspek tujuan dibuatnya ilmu Kalam

Yaitu ilmu yang bertujuan untuk mempertahankan
agidah Ahlus Sunnah dan bantahan terhadap Ahlul Bid’ah serta
menyingkap tabir tipu daya mereka.

Menurut Ibnu khaldun ilmu Kalam ialah ilmu yang
mencakup argumen rasional yang membentengi aqidah
keimanan dan membantah golongan ahlul bid’ah yang
menyimpang lagi menyeleweng dari pemahaman aqidah ahlus
sunnah?.

Pendapat Ibnu Khaldun selaras dengan pendapat imam
al Ghazali (wafat 505 H) dalam kitabnya al-Munqidz Minad
Dholal yang mengatakan bahwa;

“Ilmu Kalam digunakan sebagai penjaga aqidah Ahlus
Sunnah dari tipu daya Ahli Bid’ah. Allah & menyampaikan

kepada hambanya melalui lisan Rasullah # bahwa aqidah yang

benar itu adalah agidah bermanfaat untuk kemaslahatan agama
dan dunia mereka, sebagaimana yang tertulis dalam al-Qur’an
dan hadis, kemudian syaitan pun mengispirasikan ke dalam
hati para Ahli Bid’ah tentang perkara yang bertentangan
dengan as sunnah, sampai-sampai mereka nyaris mengecoh
orang-orang yang beraqidah lurus. Maka saat itulah Allah

memunculkan golongan Mutakallimin (para teolog) dan

5. Kitab Diwan Mubtada Wa Khobar Fi Tarikh al Arab wa al Barbar Wa Man
Asarahum Min dzi Sya’nil Akbar, penulis : Ibnu Khaldun, Cet. 2, Daar al Fikr, Beirut
,1408 H/1988 M.



memotivasi mereka untuk membela as sunnah dengan retorika
yang bijak untuk membongkar tipu daya Ahli Bid'ah yang
sengaja membuat hal-hal baru yang tidak cocok lagi dengan as
sunnah sudah yang ada. Maka dari situlah muncul ilmu Kalam
beserta aktifisnya®.

Golongan ini mendikan ilmu Kalam hanya sebatas bagi
Ahlus Sunnah saja.

Pandangan kedua, menjadikan ilmu Kalam sebagai suatu
ilmu yang berlaku untuk semua golongan yang berafiliasai
kepada Islam.

Menurut al-Baidowi (wafat 685 H) ilmu Kalam adalah
ilmu yang memberikan kemampuan untuk menetapkan agidah
agama Islam dengan mengajukan argument guna melenyapkan
keraguan yang ada.”

Pendapat ini dikuatkan juga oleh 'Addhud din al Ijiy
(wafat 756 H) dalam kitabnya al mawafiq (dengan narasi yang
sama) yaitu ilmu yang memberikan kemampuan untuk
menetapkan aqidah agama Islam dengan mengajukan
argument guna melenyapkan keraguan yang ada, dan yang
dimaksud dengan keyakinan disini adalah masalah keyakinan
bukan amalan praktis dari ajaran yang disandarkan kepada
agama Nabi Muhammad 8

Pandangan ketiga, golongan yang mendefinisikan ilmu
Kalam dari sisi objek pembahasan.

Menurut Assyarif al Jurjani (wafat 718 H) ilmu Kalam
yaitu ilmu yang membahas tentang zat Allah dan sifat-sifatNya,
dan perihal makhluk semenjak awal penciptaan sampai
kebangkitan yang sesusai dengan undang-unadang / syariat
Islam.?

6
7
1996 M.
8.

9.

. Almungqidz Minad Dholal, Imam Alghazali, Daar al Kutub, Mesir.
. Mausu’ Kasyf Istilahat al Funun Wal Ulum, Imam at Tahanawi, Beirut, cet. 1,

Al Mawagqif Fi Ilmi al Kalam, Al Iji.
Atta’rifat, Imam al Jurjani, Dar al Kutub al Ilmiyah Beirut, Lebanon, cet.1

1403H/1983M.(1/185)

2



Menurut Syaikh Muhammad Abduh (wafat tahun 1323
H) di dalam kitabnya risalah at tauhid ia mengatakan, "llmu
Kalam ialah ilmu yang membahas tentang Allah, sifat-sifat yang
wajib dan yang boleh ditetapkan bagi Nya, serta apa yang wajib
dinafikan (ditiadakan) dariNya, tentang para rasul untuk
membuktikan kerasulannya, dan apa yang wajib ada bagi
seorang rasul, yang apa boleh dan terlarang disandarkan
kepadanya, dan inilah yang dinamai ilmu Kalam.0

B. Beberapa Catatan Terhadap Pandangan Ahli Kalam Dalam

Mendefinisikan Ilmu Kalam

Jika kita perhatikan definisi di atas, maka ada beberapa

catatan sebagai berikut ;
1. Definisi ilmu kalam menurut Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali

ialah ilmu yang ditujukan untuk membela aqidah yang lurus
yang sesuai dengan mazhab Salaf. Namun definisi ini tidak
sesuai dengan realita, ternyata ilmu Kalam muncul dari
kalangan Mu' tazilah dan Syiah, sebagaimana ilmu Kalam juga
menggabungan berbagai macam doktrin dari aliran-aliran
menyimpang yang tentu tujuannya bukan untuk membela
agidah Ahlus Sunnah dari kerancuan Ahlul Bid’ah.1!

. Definisi Al-Baidhowi dan Al-lji yaitu mencakup ilmu agidah

dari berbagai macam aliran yang berafiliasi kepada Islam,
sehingga setiap aliran yang menetapkan aqidah yang
disandarkan kepada Islam atau untuk membendungnya dari
agidah yang tidak benar dengan berdalil aqliyah, maka ia
termasuk ke dalam ilmu Kalam.™?

. Adapun yang ketiga, Asy-Syarif Al-Jurjani dan Syekh

Muhammad Abduh mereka mendefinisikan ilmu kalam dari
aspek objek pembahasannya (sifat-sifat Allah, hakikat Allah
Subhanahu wata’ala ) , namun tidak bertujuan menjadikan ilmu
Kalam sebagai sarana untuk menjaga aqidah dan membantah
musuh dalam ruang lingkup ilmu Kalam.

11.

10, Risalah at Tauhid, Muhamad Abduh, Dar Asy-syuruq, Mesir. hal.17.
11, Alfiraqu Alkalamiyah al Islamiyyah, Madkhal Li Dirosah Ilmi al Kalam. hal 10-

12. Tamhid Litarikh al-Filsafah al-Islamiyah, Mustofa Abdurrozagq, 362.



Dari paparan di atas bisa disimpulkan bahwa ilmu Kalam
ialah ilmu yang dimaksudkan untuk menetapkan agidah agama
Islam dengan menggunakan argument rasional guna menepis
keraguan dan berisi bantahan serta pembelaan terhadap aqidah
dengan argumen tersebut.’

Namun ilmu Kalam mengalami pembauran dengan Filsafat
di kemudian hari sehingga ilmu kalam terkontaminasi oleh
persoalan-persoalan Filsafat yang pada akhirnya sulit dibedakan
antara kedua ilmu tersebut.* Wallahu a’lam.?5

C. Perbedaan Ilmu Kalam dengan Ilmu Filsafat dan Mantiq

(Logika)

Terdapat perbedaan antara ilmu Kalam dengan ilmu

Filsafat, di antaranya sebagai berikut:

- Tema Pembahasan: Tema pembahasan Filsafat lebih luas
daripada ilmu Kalam, Filsafat membahas masalah ketuhanan
(Teologi), alam (Fisika), Matematika, dan Mantiq (Logika).
Sedangkan ilmu kalam hanya membahas tentang aqidah
(keyakinan-keyakinan) keimanan.

- Metodologi Pembahasan: Ahli kalam membela aqidah
(keyakinan-keyakinan) keimanan, seperti keberadaan Allah,
keesaan Allah, kenabian, dan lainnya hanya bersandar kepada
dalil-dalil akal. Sedangkan Ahli Filsafat juga berpegang dengan
dalil-dalil akal, namun memiliki keyakinan yang kontra dengan
Ahli Kalam.

- Sisi Kemunculan dan Perkembangan.

Kemunculan filsafat lebih dahulu dari ilmu Kalam. Filsafat
muncul bukan dari satu bangsa tertentu, namun dibangun oleh
berbagai bangsa. Sehingga di dapatkan adanya Filsafat India
Kuno, Filsafat Cina, Filsafat Yunani, Filsafat Barat Modern,
Filsafat Arab dan sebagainya. Sedangkan ilmu Kalam hanya
muncul di kalangan kaum Muslimin, karena tujuan utamanya

13, Lihat: Fi Ta'rif IImil Kalam “Ala Sabiilil Mitsal, hawasyi al-“Aqaid Annafsiyyah,
2/75

14, Mugaddimah Ibnu Khaldun, hal. 837.

15 Lihat : Ilmu Kalam, Perkembangannya dan Sikap Salaf Terhadapnya, Dr.
Muhammad bin Abdullah Albaridi, hal.749.

4



adalah untuk membantah orang-orang Ateis atau Ahli Bid’ah
yang menyimpang, namun ternyata terjebak dengan konsep
yang mereka buat sendiri.’®

Adapun ilmu Mantiq (logika) adalah sebuah disiplin ilmu
yang digunakan sebagai alat untuk mengatur metode berfikir, dan
juga untuk mengatur ilmu-ilmu lainya, dia bukanlah ilmu yang
diinginkan secara zatnya, akan tetapi hanya sebagai penunjang
ilmu lain termasuk dalam hal ini penunjang ilmu Kalam dan
Filsafat. Para teolog medefinisikannya:

“Suatu alat hukum yang jika dijaga maka akan melindungi pikiran dari
kesalahan berfikir.17

IImu logika merupakan ilmu asing yang di kembangkan oleh
filsuf Yunani. Banyak ulama salaf dan khalaf mengeluarkan fatwa
melarang mempelajarinnya karena dianggap sebagai pintu masuk
ke dalam Filsafat. Imam As-Suyuti menyusun sebuah buku yang
berjudul “Shaun Al-Mantik” yang berisi tentang larangan
mempelajari logika.

Namun demikian, ada pula ulama yang membolehkan bagi
seseorang yang sudah mapan dalam ilmu syariat dan tidak
dikhawatirkan terpengaruh penyimpangan dalam agama. Di
samping itu objek pembahsan mantik hendaklah hal-hal yang
bersifat empiris dan bukan perkara metafisik seperti ilmu
ketuhanan yang tidak bisa dinalar dengan akal pikiran.

Di antara ulama yang mendukung pendapat ini adalah
Syaikhul Islam Ibnu taymiyah dan Syaikh Asy-Syanqithi-
rahimahumallah, Dalam Majmu’ Fatawa dijelaskan;

16 | Pendidikan Agama Islam Berbasis Tashfiyah dan Tarbiyah, Hendra Oktafia
Saputra, hal. 25-26.

17. 1 jhat: At ta'rifat, Ibnu Jurjani, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah - Beirut, Edisi: Pertama,
1403 H - 1983 M. (hal. 232)



Ui o el 120, el ol gl 3 4d) 4 s e,

wé@ucmguﬁj,yﬁ\y\wﬁ_\ujwuywjg\1\
WP JETNA I

"Kekeliruan yang dikatakan oleh para ahli Filsafat (Mantiq) dalam
masalah ketuhanan, kenabian, kebangkitan, dan syariat-syariat lainnya
lebih besar dari pada kekeliruan Ahli Kalam. Adapun pendapat mereka
tentang ilmu-ilmu fisika dan matematika maka kebenaran Ahli Filsafat

lebih banyak daripada Ahli Kalam. ........... Dan kami tidaklah mencela
sesuatu yang diketahui melalui ilmu Fisika dan Matematika."8
L

18.Arraddu ‘alal manthiqin. Karya Ibnu Taimiyyah. Penerbit Darul Ma'rifah.
Beirut.Lebanon.(311)



BAB 2
NAMA-NAMA ILMU KALAM

Para Teolog menetapkan nama-nama dan julukan-julukan yang
beragam terhadap ilmu Kalam, dan yang paling menonjol adalah
sebagaimana pada poin-poin berikut ini:

A. Fiqih Al-Akbar

Penamaan ini dinisbatkan kepada imam Abu Hanifah An
Nu’'man bin Tsabit pada pertengahan abad ke dua hijriyyah (150H).
Dinamakan Figih Al-Akbar karena kaitannya dengan fiqih Al-
Asghar, dimana figih Al-Akbar lebih khusus membahas tentang
hukum-hukum Islam yang berkaitan dengan keyakinan, adapun al
Figih Al-Asghar lebih khusus membahas tentang hukum-hukum
praktis yang berkaitan dengan muamalah. Mengingat kemuliaan
suatu ilmu terletak pada pengetahuan yang terkandung
didalamnya, dan tidak ada pengetahuan yang besar dari
pengetahuan tentang zat dan sifat Allah % yang dijelaskan dalam

ilmu ini, dan karena inilah dia disebut dengan al-Figih Al-Akbar.”®

Abu Hanifah Rahimahullah berkata : “Ketahuilah bahwa
fiqih dalam pokok-pokok agama lebih utama daripada figih pada
cabang-cabang hukum (praktis rent), dan secara umum pemahaman
terhadap keduannya adalah pengetahuan seseorang terhadap
kebenaran yang berkaitan dengan keyakinan dan muamalah, maka
hal-hal yang berkaitan dengan keyakinan itulah disebut al fiqih Al-
Akbar.?0

B. Al-Aqidah atau Al-Aqaid
Al-aqaid jamak dari aqidah, dan aqidah adalah sesuatu

yang mengikat dalam hati seseorang dan dibenarkannya, jika tidak

sampai pada derajat yakin maka tidak termasuk aqidah. Apabila

19, Kasyf al-Asrar 'ala Usul al-Bazdawi, karya Al-Bazdawi. (1/8).
2, Isyarat al-Maram, Al-Baidhawi, hal. 28-30.



sesuai dengan kenyataan dan kebenaran yang pasti serta dibangun
diatas dalil maka itu dinamakan agidah yang benar (shahihah), dan
apa-apa yang selain itu dinamakan aqidah yang rusak (fasidah).2!

Dan telah populer penggunaan istilah Aqidah ini dikalangan
Teolog seperti Imam Al-Ghazali didalam kitab Qawaidul Aqaid,
dan Nashir At-Tusi (wafat 671 Hijriyah) didalam kitab Tajrid Al-
Aqaid. Dan terkadang mereka menggunakan istilah ini sebagai
bentuk  penyandaran  kepada nama  salah  seorang
tokoh/ golongan/mazhab mereka, kemudian mereka
menjadikannya sebagai judul buku yang terkandung di dalamnya
ajaran (aqidah) yang berafiliasi dengan golongan tersebut, seperti
yang dilakukan oleh Muhammad An-Nasafi (W.537 H) di kitab Al-
agidah An-Nasafiyyah.?2

C. At-Tauhid

Sebagian Teolog kontemporer mengatakan bahwa
penamaannya dengan ilmu Tawhid adalah karena kebanyakan
pembahasanya adalah masalah keesaan Allah. Diantara ulama
yang menamakan dengan nama ini adalah Al-Mugqriizy wafat (845
H) dalam kitabnya (At Tajriidu At Tauhid) Al Qoosimy wafat (1332
H) dalam kitabnya (Dalaailu At-Tauhid), Muhammad Abduh
dalam kitabnya (Risaalatu At-Tauhid).?

Penamaan ilmu Tauhid dengan ilmu Kalam tidak bisa
diterima, karena penamaan ini tidak ada dalil secara syar'i atau
tidak diwariskan oleh seorang pun dari para salaf, dan karena asal
(penetapan) tauhid adalah wahyu yang maksum berupa Al-
Qauran dan As-Sunnah.

Adapun ilmu kalam dasarnya adalah menggunakan
argument rasional murni dan Filsafat Paganis, apalagi para Teolog
banyak menyusupkan perkara-perkara yang batil dan caara
berargumen yang rusak dalam konsep Tauhid, sehingga mereka
memasukan sesuatu ke dalam Tauhid yang bukan bagian darinya.

2l Al-Madkhal fi al-'Aqidah al-Islamiyyah (Pengantar Akidah Islam), halaman 121.

22 Al-Madkhal Ila Dirasah llm al-Kalam, Hasan al-Syafi'i (Pengantar Studi Ilmu
Kalam oleh Hasan al-Syafi'i), hal. 32.

2, Ibid.



Sebagai contoh; sebagian mereka menjadikan Tauhid dalam
bentuk peniadaan sifat Allah dan sebagian lainnya membatasinya
hanya dalam Tauhid Rububiyah, dimana mereka mengatakan
yang di maksud dengan mentauhidkan Allah adalah bahwasannya
Allah itu esa dzat-Nya tidak ada unsur baginya dan esa dalam sifat-
sifat-Nya tidak ada yang serupa dengan-Nya dan juga esa dalam
perbuatan-perbuatan-Nya tidak ada tandingan bagi-Nya. Padahal
tauhid (versi) mereka ini (walaupun) ada yang benar tapi lebih
banyak menyelisihi konsep Tauhid yang berasal dari nabi
Muhammad g. Allah ta'ala berfirman :

S ¥ AT A ALT 0 S 2 3 e 3l il o
[25:0kd] @

“Dan sungguh, jika engkau (Muhammad) tanyakan kepada mereka,
"Siapakah yang menciptakan langit dan bumi?" Tentu mereka akan
menjawab, "Allah." [Lugman:25]

Dan mereka meninggalkan dua macam yang penting yaitu
tauhid uluhiyyah dan tauhid asma wa sifat.?*

D. Ushul Ad-Din

Dinamakan demikian karena pokok bahasannya berkaitan
dengan masalah prinsip-prinsip agama yang merupakan aturan-
aturan keimanan, seperti keimanan kepada Allah dan keesaannya,
sifat-sifat, dan perbuatan-Nya, keimanan terhadap wahyu dan
diutusnya rasul, keimanan terhadap kebangkitan dan iman
terhadap adanya pahala serta siksa di akhirat. Sedangkan perkara
cabang-cabang agama adalah hukum-hukum amaliyah yang
bersifat amaliyah praktis.?>

2, '[lm al-Kalam Nasy'atuhu wa Mawqif al-Salaf Minhu, Dr. Muhammad bin
Abdullah Al-Baridi, hal. 753.

% Al-Madkhal li Dirasah al-'Agidah al-Islamiyyah, Utsman Dhamirriyyah,
hal.107.



Di antara mereka yang memberi nama ilmu Kalam dengan
ini adalah imam As-Syahrastani (wafat 548 H) berkata: “ Berkata
sebagian Teolog ... Al-Ushul itu adalah mengenal tuhan dari sisi
keesaan zat dan sifatNya, dan mengenal para rasul dengan
buktinya (mukjizat) dan penjelasan mereka.

Telah dimaklumi bahwa jika agama terbagi menjadi 2 yaitu
makrifah dan ketaatan, maka makrifah merupakan pokok agama,
sementara ketaatan adalah cabangnya. Maka barang siapa yang
berbicara masalah makrifah dan Tauhid berarti ia adalah seorang
Ushuuliy (pakar dalam masalah prinsip agama), sedangakan yang
berbicara tentang ketaatan dan hukum syariat maka dinamakan
ahli dalam masalah perkara cabang (Figihrent), maka bagian usul
agama maka objek bahsannya dalah ilmu Kalam, dan furu'
objeknya dalah ilmu Fiqih."?

Di antara ulama yang menamakan ilmu Kalam dengan ilmu
Tauhid adalah imam An-Nawawi, beliau menuturkan, "Yang
dimaksud dengan ilmu Kalam adalah ilmu Ushuluddin, dan orang
yang mengusainya dinamakan ahli Kalam /Teolog."?

Perlu diketahui bahwa membagi agama menjadi akar dan
cabang ini merupakan hal baru yang tidak ada pada zaman salaf
dan tidak ada ketentuan dan dengan definisi tertentu. Hal inilah
yang diperingatkan oleh Syekh al-Islam Ibnu Taimiyyah. Lagi pula
para Teolog banyak menyusupkan kepalsuan atas nama Ushul Al-
din, seperti permasalahan dan pendalilan yang rusak seperti
pengingkaran sifat, takdir Allah dan sejenisnya.?

E. Ilmu Al-Kalam
Nama ini merupakan nama yang paling populer untuk ilmu
ini, dan para Teologi menyebutkan beberapa alasan dari
penamaan tersebut :
1. Masalah yang paling banyak menimbulkan perselisihan di
kalangan ulama abad pertama adalah masalah kalamullah

2. Almilal Wa An Nihal, Asyahrastani, hal. 41.

%, Tahdzib al Asma' Wallughaat, Imam Annawawi, Daaru Kutub Ilmiyah, Beirut,
4/119.

2, '[lm al-Kalam Nasy'atuhu wa Mawgqif al-Salaf Minhu, Dr. Muhammad bin
Abdullah Al-Buraidi, halaman 754.

10



(firman Allah) apakah ia hadats (baru/makhluk) atau gadim
(sudah ada sejak dahulu besrsamaan dengan zat Allah)? Dan hal
yang berkaitan dengannya.

. Judul pembahasan dan babnya adalah terungkap dalam
perkataan mereka: kalam (pembicaraan) tentang ini dan itu
adalah begini dan begitu.

. Ilmu ini hanya dapat dicapai melalui diskusi dan pengelolaan
kalam ( retorika bicara) dari kedua belah pihak, adapun ilmu
lain dapat dicapai melalui perenungan dan membaca buku.

. Ilmu Kalam dapat mewarisi kelihaian dan kemampuan
berbicara dalam membangun presepsi bicara, seperti logika
dalam ilmu Filsafat.

. Ilmu ini melibatkan organ pembicaraan dengan lawan dan
merespon mereka lebih dari ilmu lainnya.

. Karena ilmu Kalam tidak memanfaatkan anggota tubuh kecuali
hanya bagian organ ucapan saja, berbeda dengan figih dimana
seluruh anggota badan ikut terlibat aktif untuk melakukan
amalan praktis.?

. Syaikh Muhammad bin Shalih Al-Utsaimin juga menjelaskan:
“Ilmu  kalam disebut demikian karena mereka terlalu
banyak kalam (bicara) dan terlalu banyak argumen. Padahal
perkara yang dibahas sederhana saja. Namun Anda dapati
mereka membahas satu masalah Akidah kemudian menulisnya
berlembar-lembar tanpa ujung dan tanpa faedah. Mereka
membahas muqaddimah dan konsekuensi yang panjang lebar,
yang andaikan itu tidak ada, tentu akan lebih baik dan lebih
berkah. Oleh karena itu kebanyakan ulama kalam yang
mencapai puncak ilmu kalam, justru mereka menyesal”30

2, Ibid.
%, Ta’liq “ala Muqaddimah Al-Majmu’, hal. 74.

11



A.

12

BAB 3
PERKEMBANGAN ILMU KALAM

Era Kenabian dan Permulaan Islam
Allah telah mengutus Nabi Muhammad # kepada seluruh

manusia, yang umatnya umatnya merupakan sebaik-baik manusia
di tengah umat lainnya, dan telah Allah sempurnakan agama
dengan pengutusan beliau, sehingga lengkap sudah kenikmatan
yang diberikan kepadanya, dimana Allah telah ridhoi untuknya
Islam sebagai agama. Kemudian Rasulullah telah terangkan
kepada umatnya jalan keselamatan dan juga jalan kehancuran.

Dan Rasulullah tidak membiarkan jalan keselamatan itu
disandarkan kepada akal mereka yang lemah dan tidak pula
kepada pendapat, hawa nafsu, dan warisan kakek moyang mereka,
akan tetapi beliau terangkan agama itu dengan terang benderang
kepada mereka dan mewariskannya dalam keadaan jelas dan dan
terang bahkan ibarat malamnya seperti siang (saking gamblangnya
petunjuk nabi ituret) sehingga orang yang menyeleweng darinya
pasti akan celaka. Kemudian Rasulullah tidaklah di angkat ke
magam yang tinggi (kiasan akan meninggalnya beliaurent) kecuali
telah menjelaskan benteng penjaga dari segala hal yang
membinasakan agama dengan dalil yang valid. Dan Allah
berfirman:

& 0o B G 55 e o) g G L A 5 g

“Dan Allah sekali-kali tidak akan menyesatkan suatu kaum, sesudah Allah
memberi petunjuk kepada mereka sehingga dijelaskan-Nya kepada mereka
apa yang harus mereka jauhi. (Qs. Attaubah:115).



Dan Allah juga berfirman:

= X f 1 c s B sl :”‘)/ /-i‘ /)f“;
(S 3 e 0B a5 Jpeall Lyl all a Ll 12k Gall g

Yo oty 8 5y A S8 58 0 L5255 1) 1353

do4b
<

“Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nya),
dan ulil amri di antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat
tentang sesuatu, maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al Quran) dan
Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari
kemudian. Yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik
akibatnya.” (Qs.Annisa:59)

Makna kembali kepada Allah adalah kembali kepada Kitab-
Nya dan kembali kepada Rasul # kembali adalah kepada ajarannya
selama hidupnya dan kepada sunnahnya setelah kematiannya.

Ibnu Katsir (w. 774 H) mengatakan bahwa Allah
memerintahkan agar setiap perselisihan dalam hal-hal pokok
agama dan cabangnya harus dikembalikan kepada kitab (Al-
Qur'an) dan Sunnah,? sebagaimana Allah juga memerintahkan
untuk berpegang teguh pada Al-Qur'an dan Sunnah, Rasulullah %
bersabda : "Aku tinggalkan kepada kalian dua perkara. Kalian tidak akan
sesat selama berpegang teguh pada keduanya, yaitu Kitab Allah dan
Sunnah nabi-Nya". HR.Al-Hakim.

Dan Rasulullah # juga bersabda, "... Oleh karena itu wajib atas
kalian berpegang teguh pada Sunnahku dan sunnah Khulafaur Rasyidin
yang terbimbing, gigitlah ia dengan gigi geraham kalian, serta jauhilah
setiap perkara yang diada-adakan, karena setiap bid'ah adalah sesat." HR.
Muslim

Beliau juga mewanti-wanti segala sesuatu yang dapat
menyebabkan penyimpangan dari jalan yang benar dengan
melarang berdebat tentang agama, karena itu merupakan salah

31 Tafsir Ibnu Katsir, Ibnu Katsir, Darul Kutub Al-’Alamiyyah, Beirut, Cet.1,1419
H, (2/302).

13



14

satu sebab perpecahan dan perselisihan. Sebagaimana sabdanya;
"Tidaklah suatu kaum menjadi sesat setelah mereka mendapat petunjuk,
kecuali karena mereka suka berdebat."(HR.Ahmad)

Diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim dari 'Aisyah
radhiyallahu 'anha berkata, bahwa Rasulullah membaca ayat ini :

iuuw 52y S A L8L gt 30 Al J5f il 4

A0 5 U il il G 5,5 15 a3

& AN ST s s 5 8 4 Bk Gk Ll 3 55l

Dialah yang menurunkan Al Kitab (Al Quran) kepada kamu. Di antara
(isi)nya ada ayat-ayat yang muhkamaat, itulah pokok-pokok isi Al qur an
dan yang lain (ayat-ayat) mutasyaabihaat. Adapun orang-orang yang
dalam hatinya condong kepada kesesatan, maka mereka mengikuti
sebahagian  ayat-ayat yang mutasyaabihaat daripadanya untuk
menimbulkan fitnah untuk mencari-cari ta wilnya, padahal tidak ada
yang mengetahui ta wilnya melainkan Allah. Dan orang-orang yang
mendalam ilmunya berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat yang
mutasyaabihaat, semuanya itu dari sisi Tuhan kami". Dan tidak dapat
mengambil pelajaran (daripadanya) melainkan orang-orang yang berakal
(QS. Ali 'Imran : 7) Lantas Rasulullah berkata kepada Aisyah, " Jika kamu
melihat orang-orang yang suka bicara ayat mutasyabihat (samar), maka
mereka itulah orang-orang yang dimaksud oleh Allah (dalam ayat inivert),
maka berhati-hatilah dari mereka.” HR. Bukhari)

Masa Para Sahabat
Para sahabat radhiyallahu 'anhu telah melaksanakan
perintah Rasulullah & dan menjauhi larangannya. Ketika ayat Al-

Qur'an diturunkan maka mereka langsung mengimaninya
sebagaimana mestinya. Tidak ada ayat yang menjadi bahan
perdebatan mereka, dan mereka tidak melihat adanya kontradiksi
yang perlu divalidasikan, sehingga keimanan dan keyakinan
mereka tetap kuat. Tidak mengherankan, karena mereka
mendapati zaman turunnya wahyu dan kemuliaan hidup bersama



Rasulullah sehingga cahaya persahabatan itu melenyapkan
gelapnya keraguan dan kebimbangan mereka.3

(Walaupun memangpent) terkadang para sahabat berbeda
pendapat dalam banyak masalah hukum (ibadah praktis dan
muamalah). Namun mereka tidak memperdebatkan satu masalah
pun mengenai nama, sifat, dan perbuatan Allah . Sebaliknya,

mereka semua membenarkan apa yang dikatakan Kitab (Al

Qur'an) dan Sunnah Nabi dalam satu pendapat.®

e Sikap Tegas Para Sahabat dalam Menghadapi Ajaran Sesat
(Ahli Bid'ah)

Ketika munculnya aliran Qadariyah, para shahabat
membantah, menvonis kebid'ahan ajaran tersebut, dan berlepas
diri darinya. Di antaranya adalah kisah yang popular tentang
Sabigh bin 'Asal yang mulai mempertanyakan ayat
mutasyabihaat pada masa pemerintahan Umar bin Al-Khattab,
sehingga Umar mencambuknya hingga ia bertobat.

Diriwayatkan bahwa Umar dilaporkan kepadanya
seorang pencuri lalu beliau menginterogasinya; Apa yang
mendorongmua untuk mencuri ? Dia berkata :Karena
kehendak dan takdir Tuhan, maka Umar memotong tangannya
dan memukulnya tiga puluh kali cambukan. Lalu ada yang
komentar kenapa hukumannya demikian ? Amirul Mukminin
menjawab : Hukuman potong karena ia mencuri adapun
hukum cambuk karena ia telah berbohong atas nama Allah.34

C. Setelah Berakhirnya Era Khalifah Rasyidin
Setelah masa kenabian dan meninggalnya banyak sahabat,
negara Islam semakin luas dan membaur dengan berbagai bangsa
dan suku yang telah menganut agama Islam namun belum
sepenuhnya meninggalkan kepercayaan lamanya. Disamping itu,
banyak umat Islam yang tidak memahami agama dengan baik serta

%, [lmu Kalam Perkembangannya dan Sikap Salaf Terhadapnya, Dr. Muhammad
Bin Abdillaah Al Bariidiy (Hal. 759)

3 Lihat: I'lamu Maugqi'ina 'Anir Robbil 'Alamin, Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Dar Ibn
al-Jawzi, Kerajaan Arab Saudi, Cet.1, 1423 H (2/91).

3¢ Tarikhul Mazahib Al Islamiyyah, Muhammad Abu Zahrah, Alam al-Kutub,
1953 M. (1/117)

15



adanya orang-orang munafik yang terus-menerus mencoba
merusak Islam. Maka muncullah ilmu kalam (teologi Islam) yang
memperdebatkan msalah takdir dan kemampuan manusia, danitu
terjadi di akhir masa sahabat.

Orang pertama kali memperkenalkan pemikiran ini adalah
Ma'bad al-Juhani yang dibunuh pada tahun 80 H, dan Ghailan al-
Dimashqi yang dibunuh pada tahun 105 H. Beberapa sahabat
seperti Abdullah bin Umar dan Abdullah bin Abbas melarang
untuk bergaul dengan mereka. Kemudian muncul pula setelah itu
doktrin menolak sifat-sifat Allah #%, dan orang pertama yang

menyatakan doktrin ini adalah Al-Ja'd bin Dirham, yang dibunuh
pada tahun 124 H.

Ja'd bin Dirham mewariskan pemikirannya kepada Al-Jahm
bin Safwan yang dibunuh pada tahun 128 H, yang kemudian
disandarkanlah kepadanya aliran al-Jahmiyyah. Pada masa ini,
pandangan al-Khawarij juga mulai tersebar dengan doktrinnya
mengkafirkan pelaku dosa besar, sebagaimana munculnya aliran
Murji'ah yang menunda hubungan iman dengan amal perbuatan.3>

Ibnu Taimiyah mengatakan bahwa orang-orang berselisih
dalam masalah ilmu Kalam pada masa kekhalifahan Al-Ma'mun
dan sesudahnya pada akhir abad kedua Hijrah.

Adapun golongan al-Mu'tazilah, mereka telah ada sebelum
itu, pada zaman Amr bin Ubaid setelah kematian Hasan Al-Bashri
(wafat 110 H) di awal abad kedua. Mereka tidak membicarakan
ilmu Kalam atau berselisih tentangnya pada saat itu. Akan tetapi
kebid'ahan mereka pertama kali hanyalah pembicaraan tentang
nama Allah dan hukum serta ancaman bagi (pelaku maksiat pent .36

D. Fase Penulisan dan Pembukuan Ilmu Kalam
Imam Al-Mugrizi (meninggal 845 H) menyebutkan bahwa
Washil bin Atha' menulis kitab Tauhid, dan kitab Manzilah baina
Al-Manzilatain dan kitab Al-Futya dan kesemuanya tentang ilmu

% . Jlmu Kalam Perkembangannya dan Sikap Para Salaf Terhadapnya, Dr.
Muhammad Bin Abdillaah Al Bariidiy (Hal. 762).

3%, Majmu’ Al Fatawa, Ibnu Taimiyyah, Percetakan Al Quran Raja Fahd, Madinah,
Kerajaan Arab Saudi, 1416H/1995M.

16



kalam. Dengan begitu, mulailah tahapan pencatatan ilmu Kalam
(teologi), akan tetapi belum ada penulisan secara khusus karya-
karya ilmu Kalam dalam tahapan ini.

Disamping itu, adanya interaksi antara kaum muslimin dan
yang lainnya baik dengan orang-orang Yahudi, Nasrani, dan selain
mereka dari para pemeluk agama-agama yang ada dan
diterjemahkannya ke dalam bahasa Arab kitab-kitab mantiq
(logika) dan filsafat Yunani yang masuk ke dalam ilmu Kalam,
sehingga ia terwarnai oleh filsafat dan setelah itu barulah muncul
tulisan-tulisan ilmu Kalam.3”

Telah diriwayatkan bahwa Amer bin Ubaid seorang
Mu'tazilah pada tahun 142H, menulis sebuah kitab yang berisi
bantahan terhadap Qodariyyah Jabariyyah. Hisyam bin Hakam
Asy-Syii-'iy menulis kitab yang isinya membantah terhadap
Mu'tazilah, demikian juga ahli Kalam dari kalangan Jabariyah dan
Khawarij menulis kitab-kitab yang berisi pembelaan terhadap
mazhab mereka dan bantahan terhadap musuhnya.38

Rujuk (Taubatnya) Sebagian Ahli Kalam

Orang yang memperhatikan perihal para Teolog dan
membaca sejarah mereka, maka dia akan tahu bagaimana akhir
perjalanan mereka, dimana mereka mejadi munafik dan penolak
sifat serta kufur. Kondisi mereka yang paling ringan adalah
ditimpa keragu-raguan , kebimbangan, serta kegoncangan, bahkan
banyak juga dari kalangan petinggi mereka meninggalkan ilmu
Kalam dan mencelanya ketika tampak bagi mereka kerusakan yang
ada pada ilmu Kalam itu, dan tidak kokohnya dalil dalil yang ada
dalam ilmu itu. Hal itu mereka catat dalam kitab-kitab mereka.®

Diriwayatkan bahwa para ahli logika (Mantiq) dan para
Teolog telah berlepas diri dari keburukan ilmu Kalam, dan
menjadi jelas bagi mereka bahwa sebagian besar metode yang
mereka tempuh tidak menghasilkan kepastian dan pengetahuan.

%, Ilmu Kalam Perkembangannya dan Sikap Salaf Terhadapnya, Muhammad Bin
Abdillaah Al Bariidiy (Hal. 763)

38 Ibid.

39. Ilmu Kalam Perkembangannya dan Sikap Para Salaf Terhadapnya, Dr.
Muhammad Bin Abdillaah Al Bariidiy (Hal. 772).

17



Diantara mereka adalah Abu al-Ma'ali al-Juwayni (wafat.

487 H), al-Ghazali (wafat. 505 H), dan al-Syahrastani (wafat. 548 H),

Al-Razi (wafat. 606H) dan lain-lain.

1. Abu Al-Ma'ali Al-Juwayni berkata: Wahai sahabat kami,
janganlah kamu sibuk dengan ilmu Kalam, karena jika aku
mengetahui akhir dari ilmu Kalam seperti ini niscaya aku tidak
akan mempelajarinya. Beliau berkata menjelang kematiannya,
"Aku telah mengarungi lautan ilmu Kalam, aku malah
meninggalkan kaum Muslimin dan ilmu-ilmu mereka, dan
terjerumus ke dalam ilmu yang mereka larang. Sekarang, jika
Tuhanku tidak menyelamatkan aku dengan rahmat-Nya, maka
celakalah Ibn al-Juwayni.”

2. Adapun Al-Ghazali akhirnya terhenti dengan kebingungan
dalam persoalan teologis, kemudian dia berpaling dan beralih
kepada hadis-hadis Rasulullah &, sampai pada saaat akhir

hayatnya kitab shahih al-Bukhari ada di dadanya.

3. Muhammad bin Abd al-Karim as-Syahristani, dia tidak
menemukan apapun dari kalangan para filosof dan teolog
kecuali hanya kebingungan dan penyesalan, sebagaimana dia
berkata: " Sepanjang hidupku, aku telah berjalan mengelilingi
semua lembaga dan berjalan di antara para pengajar-pengajar
itu, dan aku belum pernah melihat kecuali seperti telapak
tangan yang bingung diletakkan di dagu atau gigi yang
terbentur dengan penyesalan.

4. Muhammad bin Omar Al-Razi, beliau berkata dalam kitabnya
(Agsaam Alladdzat):

Akhir dari mendahulukan akal adalah keruwetan. Dan tujuan
akhir dari kebanyakan orang (Teolog) adalah kesesatan, dan
jiwa kami dalam keadaan galau dalam jasad. Dan akhir dari
dunia kami hanyalah kemalangan dan malapetaka. Dan kami
tidak mendapatkan manfaat dari penelitian kami sepanjang
umur kecuali hanya megumpulkan ungkapan: ‘'katanya-
katanya" “Kami telah melihat metode ilmu Kalam dan
pendekatan filsafat, akan tetapi menurut aku tidak dapat
menyembuhkan orang sakit atau menghilangkan dahaga. Dan
aku berpandangan bahwa jalan yang paling dekat kepada



kebenaran adalah jalan Al-Qur'an, bacalah dalilnya: (Yang
Maha Pemurah bersemayam di atas Arsy) [Taha: 5]40

6 3o Sk e

40, Al Minhah Al llahiyyah Fi Tahdzib Syarh Thahawiyyah, Abdul Akhir Hamad
Alghanimi, Dar Ibnul Jauzi, KSA, hal.(375-376).

19



A.

20

BAB 4
FAKTOR YANG MEMPENGARUHI
PERKEMBANGAN ILMU KALAM

Faktor Pertama : Gerakan Penerjemahan

Gerakan penerjemahan merupakan faktor utama munculnya
ilmu Kalam dalam Islam karena banyak kaum muslim yang
terpengaruh oleh gerakan tersebut, dimana mereka mencoba
menafsirkan Al-Qur’an, teks-teks syar'i dan hadits-hadits dengan
metodologi ilmu Kalam sehingga menghasilkan topik filosofi
logika yang asing dari Al-Qur'an dan sunnah dan manhaj
salafussoleh.

Gerakan penerjemahan kitab-kitab Yunani ke dalam bahasa

Arab telah dimulai pada masa khalifah Kholid bin Yazid bin

Muawiyah (meninggal pada tahun 90 H), dia sangat cinta kepada

ilmu sains, sehingga ia memerintahkan untuk mendatangkan

sekelompok filosof Yunani yang datang ke Mesir dan mereka fasih
berbahasa Arab, lalu ia memerintahkan mereka untuk
menerjemahkan kitab-kitab dari bahasa Yunani dan Qibthi ke
dalam bahasa Arab, dan inilah proyek penerjemahan pertama kali
dalam Islam sebagaimana yang dikatakan Ibnu Al Nadim.

Kemudian gerakan penerjemahan mulai berkembang sedikit demi

sedikit dan menguat pada masa dinasti Abbasiyyah, terlebih pada

masa kekhalifahan Al Ma'mun (wafat 722 H).

Sebagian peneliti membagi tahapan penerjemahan pada era
ini menjadi tiga fase:

1. Fase pertama: Dimulai dari khalifah Al-Mansur (wafat 157 H)
atau dari tahun 136 H sampai akhir zaman Harun Al Rasyid
tahun 193 H. Pada fase ini diterjemahkan sebagian buku-buku
karya Aristoteles tentang logika.

2. Fase Kedua : Dimulai dari kepemimpinan yang Al-Ma'mun
(227H) atau dari tahun 198 H sampai 300 H. Pada fasse
diterjemahkan kitab Yunani yang paling utama dalam ilmu



Filsafat dan Logika seperti karya Hippocrates, Galenius,
Aristoteles dan sebagian buku Plotinus dan syarahnya.

3. Fase Ketiga : Dimulai dari tahun 300 H sampai pertengahan
abad ke-4 H. Pada masa ini diterjemah buku-buku Logika dan
Filsafat Alam karya Aristoteles dan syarahnya.

Apabila diperhatikan gerakan penerjemahan telah dimulai
sebelum zaman Alma'mun hanya saja banyak yang menyandarkan
kepadanya karena hal berikut:

1. Dia orang yang paling antusias penerjemahkan buku-buku
orang terdahulu (Filasafat) dibanding para pendahulunya,
dimana dia memotifasi untuk penerjemahan dan memasok
buku-buku Yunani dan mengucurkan dana untuk mengimpor
dan menerjemahkannya, Ia pun mendirikan sebuah gedung
yang dikenal dengan Baitul Hikmah (Rumah Filsafat), sehingga
menyebarlah berbagai aliran dan buku filsafat di tengah umat
manusia. Lalu ajaran Filsafat itu diadopsi oleh kaum
Mu'tazilah,* Qaramithah*?, Jahmiyah* dan selain mereka.

2. Yang kedua, dia menerjemah buku-buku khusus tentang
ketuhanan (Teologi), akhlag dan semisalnya yang dikenal
dengan istilah ilmu metafisika (sesuatu di balik materi /ghaib).
Dan hal ini tidak dilakukan oleh penerjemah pendahulunya
yang hanya sebatas buku-buku kimia, kedokteran dan
semisalnya.

Dan intinya adalah bahwa terjemahan ini sebenarnya
menimbulkan dapak negatif sangat besar bagi kaum Muslimin,
dimana ia merusak agidah mereka, memecah belah persatuan
menyimpangkan agama mereka, membuat ahli bid'ah semakin
sesat, dan orang kafir semakin kafir.

4, Aliran teologi yang mengedepankan akal daripada Al-Qur’an

4, Qaramithah adalah suatu sekte Syiah Ismailiyah di bawah pimpinan Hamdan
al Qaramith.

4, Aliran Jahmiyah adalah aliran sesat yang menisbatkan diri kepada Islam
dipelopori oleh Jahm bin Shafwan.

21



B.

Faktor Kedua : Adanya Gesekan Langsung Antara Umat Islam
Dengan Umat Yang Berbeda Agama Dan Aliran.

Setelah meluasnya penaklukan Islam dan perluasan negara
Islam, banyak orang yang menganut agama dan sekte yang
berbeda, termasuk Yudaisme, Kristen, Majusi, Brahmana dan
lainnya masuk Islam, namun sangat disayangkan keyakinan
tersebut tidak mengakar dalam hati mereka dan mereka tidak
mampu membuang sisa-sisa kepercayaan mereka sebelumnya,
bahkan mereka masih terpengaruh dengan keyakinan yang
dipelajari pada agama sebelumnya, mereka mulai menampakan
sikap kontroversial soal keyakinan sehingga pandangan mereka
diserap oleh kaum Muslimin.

Di sisi lain, mereka rata-rata orang Non Arab yang tidak
begitu mengerti bahasa Arab yang mereka pahami teks Al-Qur'an
dan Sunnah sebatas apa yang mereka paham saja namun
bertentangan dengan orang-orang yang pakar ilmunya, sehingga
mereka menafsirkan nash bukan pada tempatnya.*

Munculnya persoalan Jabriyyah (doktrin keterpaksaan
perbuatan hamba) atau ikhtiyar, pertikaian masalah sifat-sifat
Allah, pandangan Tah'thil (penafi sifat Allah), tentang Al-Qur'an
itu makahluk atau bukan, dan musnahnya surga -neraka bukanlah
pembicaraan kaum Muslimin, melainkan persoalan-persoalan
yang biasa dibicarakan oleh para Filsuf Kuno, Yahudi, dan Kristen,
dan tidak muncul di tengah kaum Muslimin kecuali setelah terjadi
pembauran ini.>

Sebagai contoh adalah doktrin Jabriyah, ia berasal dari agama
Kristiani. Orang yang pertama kali menyebarkannya adalah
Ma'bad al-Juhani ( dibunuh tahun 80 H), ia mengambil doktrinya
dari Suwsan atau Sansawaih seoarang Nasrani, lalu diadopsi oleh
Ghaylan al-Dimasyqi seorang suku Koptik, kemudian dia masuk
Islam dan mendemonstrasikan doktrinnya.

Demikian juga masalah doktrin Tha'thil orang pertama yang
mengatakannya adalah al-Jaad bin Dirham (terbunuh tahun 421 H),
ia mengambil ilmu dari Aban bin Sama'an dan Aban

# Konservasi Logika dan Teologi, Jalal al-Din al-Suyuti, Penerbit: Akademi Riset

Islam (1/56) H, Lihat Suyuti, Pemeliharaan Logika (1/56).

22



mengambilnya dari Thalut, keponakan Lubid bin al-Asam seorang
penyihir Yahudi yang menyihir Nabi #, dari sinilah al-Jahm bin
Safwan terpengaruh olehnya, tetapi dia tidak menampakkaan
sampai setelah dia berdebat dengan sekelompok orang dari Saman
(India), sehingga mereka berhasil membuat ragu Jahm dalam
agamanya hingga dia berhenti dari shalat selama 40 hari dan
berkata, "Saya tidak shalat kepada sesuatu yang tidak saya kenal,"4>

Masalahnya tidak hanya terbatas pada mereka ini, tetapi ada
orang-orang yang masuk Islam karena takut dan khawatir
dibunuh,  sehingga  mereka  mengaku Islam  tetapi
menyembunyikan kekafiran dan menyusup ke dalam barisan
kaum Muslimin untuk menimbulkan keraguan dan menyebarkan
berita-berita rusak sehingga menimbulkan perselisihan di antara
kaum Muslimin, seperti Yahudi munafik yang menyerukan
ketuhanan selain Allah, dan dia adalah orang pertama yang
memunculkan doktrin kenabian terhadap Ali, masalah ghaib,
raj'ah, Imam Mahdi, yang kemudian diikuti oleh sekte-sekte
Bathiniyah.46

C. Faktor Ketiga : Lemahnya Iman

Lemahnya iman dalam jiwa juga dapat memberi peluang
bagi mereka untuk menerima isu-isu kontroversial. Semakin jauh
dari era kenabian, semakin banyak muncul ajaran sesat dan
permasalahan teologis, namun mereka (ulama) menolaknya
dengan tegas.

Akan tetapi perlawanan ini lambat laun melemah setelah
wafatnya para sahabat nabi dan para tabi'in pada masa akhir
Dinasti Bani Umayyah, dimana tidak ada lagi perlawanan seperti
yang terjadi pada era-era sebelumnya.#

Di sisi lain, iman yang lemah juga menyebabkan orang
berpaling dari kitab dan sunnah serta keasyikan sibuk dengan ilmu
Kalam dan berjidal.

4 Ibid, Al-Malti (hal. 113).

% Tlmu Kalam, asal-usulnya dan sikap kaum Salaf terhadapnya, oleh Dr
Muhammad bin Abdullah al-Baridi, (hal. 769)

47 Ibid (771)

23



Berkata Syekh Islam Ibnu Taimiyah menggambarkan
kondisi mereka : “Sudah populer bahwa mereka yang
mengagungkan filsafat dan teologi, sebenarnya mereka adalah
orang yang paling jauh dari pengetahuan hadis. Sungguh kamu
akan mendapati bahwa mereka tidak bisa membedakan mana yang
hadits dan mana yang bukan hadits, bahkan mereka tidak dapat
membedakan antara hadits mutawatir dengan hadits dusta atau
hadits maudhu’/palsu. Lebih dari itu, kamu akan temukan para
ulama mereka tidak dapat membedakan antara Alquran dan yang
bukan Alquran, atau mungkin saja ketika disebutkan ayat Alquran
dia akan berkata : kami tidak mendapati keshahihan hadits ini ......
Dan kejadian aneh seperti itu hanyalah segintir berita yang sampai
kepada kami, adapun yang belum sampai tentu lebih banyak
lagi.48

*kkkk

24

4 Ibid (175/13)



BAB 5
OBJEK PEMBAHASAN ILMU KALAM

Sebelum mengkaji objek bahasan ilmu Kalam itu kita harus
mengetahui dahulu bahwa pondasi yang menjadi sandaran para
Teolog dalam bahasan ilmu Kalam adalah dalil aqiliyah / rasional.
Bagi mereka, akal memiliki peran utama dalam mengenal aqidah
bahkan kedudukannya berada di atas dalil syar'i sehingga akal berhak
mengatur dan menghakimi dalil syar'i tersebut. Jika ada dalil syar'i
yang bertentangan dengan akal maka dalil itu ditolak baik secara
terang-terangan maupun secara halus dengan jalan takwil
(penyelewengan makna dari hakikat sebenarnya) karena menurut
mereka bahwa sejatinya dalil syar'i tidak dapat memberikan ilmu
yang meyakinkan terhadap suatu perkara.*

Maka dari itu, banyak (pemahaman) mereka yang kontradiktif,
terkadang dalam satu perkara kita menemukan banyak pandangan
dan pendapat di kalangan Teolog, bisa jadi pandangan Teolog
belakangan bertentangan dengan pendapat pendahulu mereka,
dimana pandangan seseorang dari merka bertentangan dengan
pendapat guru dan syaikhnya, seperti masalah jauhar al fard (partikel
terkecil penyusun alam semesta) dan sebagainya. Bahkan lebih dari
itu pendapat seorang tokoh dari mereka memiliki banyak pendapat
yang kontadiktif, hal ini terjadi tentu karena mereka tidak menjadikan
wahyu sebagai hukum yang maksum dari kesalahan dan kesesatan.

Oleh karena itu, pemikiran mereka kacau balau dalam mengkaji
suatu permasalahan, karena pembahasan yang dikaji bisa jadi adalah
sebuah kasus yang tidak mungkin dihukumi dengan analisa akal
semata namun juga harus diikuti dan dibuktikan dengan dalil Al-
Kitab dan sunnah, atau bisa jadi hal itu merupakan masalah yang
memang tidak bisa dianalisa dengan secara fisik (hal ghaib), namun
kita dituntut untuk menerima dengan tunduk serta mengimaninya.

4 Lihat, Dar At-Ta’arudh, Ibnu Taimiyah

25



Akhirnya mereka terjebak dalam kegoncangan, kontradiksi dan
keraguan serta kebingungan.>

Ketika Para Teolog keliru dalam mengambil dasar dalil untuk
menjadikan kaidah pada manhaj mereka maka hasil dari pendalilan
itupun salah, rancu dan bertentangan. Berikut ini adalah beberpa
pokok bahasan yang dikaji dalam ilmu Kalam.

A. Masalah Aqidah
Ia merupakan masalah prinsip dalam agama, dimana ia
merupakan ranah yang paling beresiko jika peran akal terlalu
dominan berkecimpung dalam masalah ini. Bahasan ilmu Kalam
yang membahas kajian Aqidah terbagi menjadi 3 poin :
1. Ketuhanan (Teologi)

Permasalahan inilah yang paling banyak dibahas oleh
para Teolog. Mereka berlarut-larut mengkaji nama-nama Allah
dan sifat-sifatNya, lalu mereka menafikan sifat tersebut, baik
secara total maupun secara parsial. Mereka terjun terlalu jauh
dan membuang-buang waktu hanya sekedar untuk
membuktikan adanya Allah.

Mereka berdalil tentang adanya tuhan dan terciptanya
alam setelah ketiadaan dan mengaitkan keimanan kepada Allah
dengan analisa akal/nalar dan mewajibkanya kepada setiap
orang bahkan prinsip mereka berdampak kepada pengkafiran
terhadap orang-orang awam yang tidak mampu mengikuti
prinsip mereka. Mereka juga membahas tentang qodho dan
godar, perbuatan Allah, masalah pahala dan dosa, dan berakhir
kepada pemahaman qodariyah dan jabariyah.5!

2. Kenabian

Pembicaraan mereka dalam masalah ini lebih sedikit dari
pada pembahasan sebelumnya. Mereka berbicara terkait wahyu
dan macam-macamnya, dan tempat-tempatnya, kejadiannya,
serta kebutuhan manusia terhadap para Rasul, apa yang wajib
bagi seorang rasul, apa yang bisa dan mustahil baginya,

%0 [lmu Kalam, Perkembangannya dan Sikap Salaf Terhadapnya, Dr. Muhammad
bin Abdullah Albaridi, hal.774

51 Tbid.

26



kema’suman mereka, dan tanda tanda kenabian, kemujizatan

Al-Quran, dan juga tentang kerasulan nabi Muhammad &

beserta karakteristiknya.>?
3. Beberapa Perkara Ghaib

Inilah perkara-perkara gaib yang hanya dapat dipahami
melalui dalil yang bersumber dari wahyu dan akal tidak dapat
memahaminya secara mandiri, seperti keimanan kepada
malaikat, jin, arsy, kursi, persoalan siksa dan nikmat kubur,
kebangkitan, timbangan amal, shirat, syafaat, telaga , surga,
dan neraka.

Dan dalam pembahasan ini tidak terlalu banyak
penyimpangan para Teolog di dalamnya karena mereka masih
berpedoman kepada Al-Qur'an dan Sunnah, karena hal-hal
tersebut merupakan hal yang memungkinkan menurut
pemikiran mereka, yang telah didatangkan dalam syariat dan
disepakati oleh seluruh umat, sehingga mereka tidak keberatan
untuk menetapkan secara tekstual sebagaimana apa adanya
dalam nash-nash?®3.

Kaum Asy'ari membenarkan semua dalil dalam hal ini
berdasarkan apa yang disebutkan dalam nash, meskipun ada
pula di antara mereka yang menyimpang seperti persoalan
shirot.>* Adapun Mu'tazilah mayoritas dari mereka mengingkari
sebagiannya seperti telaga, adzab kubur dan timbangan amal.®

B. Masalah Bagaimana Cara Penjagaan Terhadap Agama Dan
Melindunginya dari Ajaran yang Menyimpang
Memang sebagian Teolog memiliki sumbangsih dalam
pembelaan terhadap Islam seperti bantahan ajaran Dahriyyah
(Ateis) dan Kebathinan. Washil bin Atho’ telah membantah aliran
Al-Manawiyah di dalam kitabnya (1000 masalah), Abul Hasan Al-
Asy’ari dalam kitab (Jumal Al-Magqalat Al-Mulhidin), Qadhi Abdul
Jabbar dalam kitabnya (Al-Mughni Fii Abwaabi Tauhid Wal “‘Adl),

>2. Thid.

>3 Tbid.

54 Lihat Syarh al Agaid an Nasafiyah, taftazani, (1/166).
55, Lihat Al-Farqu bainal Farooq Lil Baghdadi (hal.85)

27



Abu Bakr Al-Baqalani dalam kitab (At-Tamhiidu Fii Raddi Ala Al-
Malahidah), Ibnu Hazm dalam kitab (Al-Fashlu Fiil Milal Wal-
Ahwaa” Wan-Nahl).

Demikian juga Mu'tazilah membantah Atheis dan Ad-
Dahriyyin dan Nashoro, dan Al-Asyaa’iroh juga membantah
Mu'tazilah, Jahmiyyah dan Rafidhah, mereka menampakkan syiar-
syiar sunnah sebagaimana pendapat bahwa al-Quran adalah
kalamullah bukan makhluk, dan mereka (Asyairoh) juga
menetapkan penglihatan (walaupun dengan cara tanpa ada arah)
dan juga menetapkan sifat dan percaya terhadap takdir dan
selainnya dari masalah prinsip-perinsip aqidah®e.

Mereka juga membantah mereka kelompok Bathiniyyah dari
kelompok Al-Qoromithoh dan Isma’iliyyah dan Nushairiyyah®’.
Begitu juga mereka membantah para filosof dalam masalah
gadimnya alam.

Upaya mereka dalam membantah mayoritas penganut
kekafiran dan bid'ah tidak tersembunyi bagi para ulama, namun
dalam berdiskusi dengan mereka, para Teolog mengandalkan
prinsip yang salah, yang berkonsekwensi menentang al-Qur'an dan
Sunnah, mereka membantah kebatilan namun juga dengan cara
yang batil, kebid'ahan dengan kebid'ahan.

Misalnya, mereka menolak Mu'tazilah dalam masalah Al-
Qur'an itu makhluq, namun maksud mereka adalah Alqur'an kalam
nafsi, begitu pula ketika menyangkal pandangan Mu'tazilah
tentang melihat masalah Allah di akhirat, mereka meyakininya dan
membantah Mu'tazilah, namun dengan asumsi hal itu tanpa ada
arah, dan ini jelas tidak masuk akal. Begitulah model mereka dalam
membela Al-Qur'an dan Sunnah namun kontradiksi dengan dalil
itu sendiri.>

Betapa indahnya komentar Syaikhul Islam Ibnu Taimiyyah
tentang klaim mereka bahwa fungsi ilmu Kalam adalah sebagai
penjaga aqidah orang awam, maka beliau berkata: "Penjagaan
agidah orang awam seharusnya yang dijaga itu adalah (ajaranrent)

28

%6, Majmu’ Al-Fatawa, karya Ibnu Taimiyyah (5/ 557-558).
57 Dar At Taarudl, Ibnu Taimiyyah (182/7)
%8 Jlmu Kalam, Dr. Muhammad Albaridi, (778)



yang sesuai dengan ajaran yang diajarkan Rasulullah kepada
umatnya.

Adapun jika ajaran yang dijaga tersebut (bercampurrent)
dimana ada yang mencocoki ajaran dari Rasulullah & namun juga
ada yang bertentangan dengan ajaran beliau maka seharusnya
kedua ajaran tersebut harus dipisahkan terlebih dahulu daripada
hanya sekedar menjaga ajaran yang batil (bertentangan dengan
ajaran nabi itu sendiri).

Orang beriman lebih membutuhkan pengetahuan tentang
ajaran Rasulullah & dan membenarkannya, serta medustakan

ajaran yang batil sebelum ia tampil membela ajaran nabi dan
membantah orang yang menyelisihinya.>

Seandainya seorang Teolog itu mengklaim bahwa ia itu
menjaga sunnah nabi, padahal ia banyak medustakan apa yang
dikabarkan oleh Rasulullah #, dan dia malah meyakini yang

sebaliknya (bertentangan dengan sunah), maka ia adalah seorang
Ahli Bid'ah dan ahli kebatilan yang bicara dengan kebatilan dengan
menyelisihi ajaran Rasulullah .

Sebaliknya orang yang sesuai ajarannya dengan apa yang
dikabarkan Rasulullah # maka dia termasuk pengikut sunnah, dia

orang yang benar dan berbicara dengan kebenaran. Adapun para
Teolog yang dicela oleh generasi salaf adalah hanya orang yang
selalu menyelisihi sunnah.®0

Dan seperti inilah kita seharusnya menjaga aqidah yang
benar dan telah ditetapkan oleh Rasulullah # bukan hanya
sekedar keyakinan saja.

L

9 Artinya, bagaimana mungkin dan suatu hal yang mustahil seseorang
mengklaim bahwa ia membela ajaran Rasulullah # sementara ia sendiri jahil terhadap

ajarannya.
80 Dar'ut ta'arudh, Ibnu Taimiyah, 7/182-183

29



30

BAB 6
SIKAP PARA SALAF TERHADAP ILMU KALAM

. Fenomena dan Prihal Aktifis Ilmu Kalam

Allah % telah mengutus nabi Muhammad # kepada manusia

dan mengeluarkan mereka dari kegelapan menuju cahaya. Melalui
perantaraan beliau g Allah & turunkan kitab dan sunnah sebagai

petunjuk dan penerang yang sangat gamblang, bahkan malamnya
bagaikan siang saking terangnya petunjuk tersebut, sehingga tidak
celah lagi bagi seseorang untuk mencari petunjuk kepada
selainnya, jika ada mencoba-coba untuk menyeleweng maka sudah
dipastikan ia akan celaka.

Imam Ibnu Abil ‘Izz berkata:

peas 8N L Wi sl ol e

B Y Gz LGl e

Maka dia terobang-ambing antara kekafiran dan iman, antara
membenarkan dan mendustakan, antara menetapkan dan mengingkari;
selalu kacau dan bingung serta menyimpang dan bimbang; dia bukan
mukmin yang membenarkan, tetapi juga bukan orang yang ingkar dan
mendustakan. (Syarah Al Agidah At Thahawiyah ke 42)

Begitulah gambaran mereka yang berpaling dari petunjuk
al-Qur'an dan as-Sunnah, berbagai permasalahan agama sudah
dijelaskan di dalamnya dengan terang benderang. Namun ketika
jiwa terkontaminasi konsep ilmu Kalam maka hati menjadi kelam
sehingga susah menerima kebenaran, hidup selalu berada dalam
kebimbangan dan keraguan, terombang-ambing antara kekafiran
dan keimanan. Maka benarlah apa yang disabdakan Rasulullah % :

AN s G2 s VoS Gl ) e S5 38



" Aku telah tinggalkan untuk kalian petunjuk yang terang benderang,
malamnya seperti siang. Tidak ada yang berpaling darinya setelah
kepergianku melainkan ia akan binasa. (HR.Ibnu Majah no 43)

e Tinta di Kaki al-Amidiy (w. 631 H)

Tokoh bergelar Saifuddin (pedang agama) ini lahir antara
tahun 550 sampai 560 H. Sejak kanak-kanak ia sudah tekun
mempelajari berbagai disiplin ilmu. Mulai dari menghafal al-
Qur’an, mempelajari Qiraat, sampai kepada ilmu Manthiq dan
ilmu Kalam.

Saat dewasa al-Amidiy menjadi sosok yang pilih tanding
dalam berbagai disiplin ilmu. Karena kepandaiannya dalam
beradu argumen dan berdebat, Ibnu ‘Abdussalam berkata,
“Seandainya ada seorang zindiq atau siapa pun yang
meragukan Islam, ia pasti teryakinkan oleh Al-Amidiy. “Akan
tetapi yang dinilai dalam Islam bukanlah hanya sekedar
wawasan dan intelektual semata, akan tetapi juga ketaatan dan
ketagwaan kepada Allah #. Oleh karena itu, setiap orang pasti

akan terkejut ketika mendengar nukilan para ulama bahwa
beliau sering tidak mengerjakan shalat.

Ketika Syaikh Syamsuddin bin Abul ‘Izz masih
meragukan hal itu, maka beliau berusaha membuktikan dengan
menyuruh seseorang menorehkan tinta di kakinya saat al-
Amidiy tertidur di majlisnya. Selang beberapa hari kemudian,
diketahui bahwa torehan tinta di kaki al-Amidiy ternyata masih
ada. Maknanya dia belum berwudhu atau mandi dan belum
atau tidak mengerjakan shalat lima waktu. Apa saja yang
dilakukan oleh al- Amidiy selama itu? Ia mempelajari dan
menghapal beberapa kitab tentang ilmu kalam, ilmu debat, dan
ilmu Ushul. Ia menghafal kitab al-Mustashfa karya al-Ghazali
dan kitab-kitabyang lainnya yang diakui oleh para ulama
sebagai kitab-kitab yang sulit untuk dipahami. Al-Amidiy
sendiri menulis al-Thkaam fii Ushuulil Ahkaam dalam Ushul
Figh.o!

61 Tihat, Lisanul Mizan, Imam Ibnu Hajar al ‘Asqalani, Muassasah Al A’lami,
Beirut, Cet.2, 1971, (3/135).

31



B. Kecaman Ulama Salaf Terhadap Pegiat Ilmu Kalam

Para Sahabat dan Salafusshalih telah memperingatkan dari
(bahaya) orang-orang yang suka berdebat dan memotifasi agar
tetap berpegang teguh dengan sunnah.

Umar bin Khattab radhiyallahu anhu berkata: “ Sesungguhnya
nanti akan datang suatu kaum yang saling berdebat diantara kalian
tentang syubhat-syubhat dalam Alquran, maka ambillah (pendapat) dari
sunnah, karena sesungguhnya orang-orang Ahli Sunnah yang lebih
mengerti dan paham tentang kitabullah.” ¢

Ketika ilmu Kalam muncul maka terjadi perdebatan sengit
dalam masalah aqidah, apalagi setelah diterjemahnya kitab-kitab
filsafat Yunani; maka para salafpun sepakat untuk mengecamnya.

Orang-orang yang menukil madzhab salaf sepakat bahkan
ulama “Asya‘irah mengakui bahwa para Salaf tidak menyibukkan
diri dengan ilmu Kalam, bahkan mereka mengecam dan
mengharamkannya. Imam Alghazali - rahimahullah- berkata:

euad Jal = Ok i s il il s ol )y
"o \ &A

“Pengharaman (ilmu Kalam) telah disepakati oleh Imam Asy syafi'i,
Imam Malik, Imam Ahmad bin Hanbal, Sufyan, dan seluruh ahli hadits
dari kalangan para salaf.” 3

Kemudian beliau menjelaskan bahwa para sahabat tidak
disibukkan dengan hal itu (ilmu Kalam) karena mematuhi perintah
Nabi # . Beliau berkata :

62 Dzammul Kalam Wa Ahluhu, Al harawi, Maktabah Al'ulum Wal hikam.
Madinah Cet.pertama. 1418 H. 1988 M, hal. 2/31.

8 hya “Ulumiddin. Imam Alghazali Atthusi (Wafat 505 H). Penerbit: Darul
Ma'rifah. Beirut. (Hal 1/95)

32



way oy b SN e sl g Al o, Aol i i ey
" skl z\fﬁ\ 92 s 590y g3l

"Para sahabat radhiyallahu anhum istigamah dengan metode ini (tidak
sibuk dengan ilmu Kalam). Maka melampaui dari apa yang diajarkan
seorang guryu merupakan sikap melampaui batas dan kezaliman. Mereka
para sahabat adalah para guru dan suri teladan, sedangkan kita adalah
para pengikut dan murid-murid."

Dan tidak ada yang membantah kebenaran ini, bahkan para
teolog sendiri mengakui bahwa ini adalah ilmu yang baru dan
beberapa dari mereka menggunakan istilah baru hanya karena
kata-kata dan terminologi atau karena para salaf tidak terlibat
dalam hal itu karena tidak adanya kebutuhan. Ketika kebutuhan
muncul, penting untuk terlibat dengannya dan ini adalah
pendekatan yang diambil oleh banyak penganut ilmu Kalam, hal
ini seperti Ibnu Asakir dalam pembelaanya terhadap Al-Asy'ari.®

Berikut ini adalah sederetan ulama yang populer
memperingatkan umat dari bahaya ilmu kalam:

1. Imam Malik rahimahullah:

“ Barangsiapa yang belajar ilmu agama melalui ilmu kalam maka dia
akan menjadi zindig.” 6
2. Imam asy-Syafi'i rahimahullah:

B Sl I 6 ey s ) e o] DS sl 3 S
ISH 3 dsy ey oS0 5 52 2135 Ve g el sl

64 Ibid. Hal.2

85, Penjelasan tentang kebohongan yang ditujukan kepada Imam Abu Al-Hasan
Al-Asy'ari, karya Ali bin Hasan bin Hibatullah yang dikenal sebagai Ibnu 'Asakir, Dar
Al-Kutub Al-Arabi - Beirut, Edisi:3, 1440 H. (hal.258)

66 Dzammul Kalam Wa Ahluhu. Al harawi, Maktabah Al “ulum Wal Hikam. Al
Madinah Al Munawwarah, Cet.pertama, 1418 H, 1988 M, (5/202)

33



“Penghukumanku terhadap ahli kalam adalah mereka dipukul dengan
pelepah kurma, kemudian ditaruh di atas unta, lalu diarak keliling
kampung dan kabilah-kabilah. Kemudian diserukan kepada orang-
orang: inilah balasan bagi orang yang meninggalkan Al- Qur'an dan

As-Sunnah dan mengambil ilmu kalam”7
*kkk

67 Ahadits Fi Dzammil Kalam Wa Ahluhu. Abdurrahman Arrazi Al Mugqri’, Dar
Athlas, Cet.1, 1417 H-1996 M (1/99).

34



BAB7
SEJARAH PERKEMBANGAN, MAZHAB, DAN
KRITIKAN TERHADAP FILSAFAT YUNANI

A. Definisi Filsafat
Kata filsafat berasal dari bahasa Yunani lalu diarabkan,
4560 (jamak dari ls3udan filsuf), dan ls3udan tersusun dari dua kata,
shis yang artinya pecinta dan . yang artinya hikmah.
Pembahasan falsafah adalah pembicaraan tentang mencari hakikat.

Dan setiap kaum memiliki ahli filsafat yang berbicara tentang
hakikat. Imam Ibnul Qayyim berkata:

pﬁ\}.\ad-m\.br@.a QL}.H :L;_.ﬂ\)wr.m ).ga\y\ifa "/Q \)...»&\d.\}\ /\E/J\ Xe

v:ésjf‘&f} rwﬂ”/’,\)@rﬂjwj 3, )/2/ ﬁj rﬂ\’ .
&;jii;]\ 51& )

i

Naag N

" Kaum Falasifah tidak terbatas pada satu jenis umat saja, akan tetapi
mereka ada pada seluruh umat. Meskipun yang terkenal di masyarakat
yang mana masyarakat perhatian dalam menukil perkataan-perkataan
mereka adalah kaum falasifah Yunani. Mereka (kaum falasifah Yunani)
hanyalah salah satu kelompok dan salah satu umat, namun mereka
memiliki kerajaan dan para raja, yang para ulama mereka adalah para ahli
filsafat Mereka. Diantara raja-raja mereka adalah Alexander al-
Macedonia”. 68

Adapun pada pemahasan ini, fokus mengkaji dua metode
kaum Filsafat, yaitu G0 4.5 (Falasifah Yunani) dan seladiia.ss

88 Jghatsat al-Lahfaan, Ibnul Qayyim Aljauziyyah, (2/263)

35



(Falasifah Muslimin), dan keterkaitan mereka dengan Filsafat
ketuhanan menurut Mutakallimin (Mu'tazilah dan Asya’irah) .

B. Sejarah Perkembagan Filsafat Yunani

1. Fase Mitos (Sebelum Abad Ke 7 M)
Pada fase ini pola pikir masyarakat Yunani Kuno masih

mengandalkan mitos untuk menjelaskan terjadinya suatu
fenomena alam, seperti gempa bumi dan pelangi. Gempa bumi
tidak dianggap fenomena alam biasa, akan tetapi disebabkan
oleh dewa Bumi yang sedang menggoyangkan kepalanya.”?

69 Catatan : Cakupan pembahasan filsafat tentu luas dan terkait dengan

banyaknya bidang, baik kimia, fisika, sosiologi dan lain-lain. Akan tetapi yang
dimaksud dalam pembahasaan di sini adalah filsafat Yunani yang terkait dengan
hakikat ketuhanan (Teologi).

Adapun filsafat selain ketuhanan seperti terkait dengan sosiologi, politik, atau
yang lainnya maka itu merupakan khazanah wawasan ‘ilmiyah terkait dengan
kehidupan duniawi, jika bermanfaat boleh adopsi, namun jika bertentangan dengan
ajaran islam maka tentunya harus ditinggalkan.

70, Sebelum abad ke 7 SM kaum Yunani masih terjebak dengan mitos-mitos para
dewa, dimana dewa-dewa yang mereka yakini memiliki sifat-sifat yang tidak jauh dari
sifat-sifat manusia, bahkan cenderung melakukan hal-hal yang aneh dan jahat. Contoh
saja dewa Zeus (dewa langit dan petir) yang dikenal sebagai dewa terhebat, ayahnya
adalah dewa Kronos. Adapun kakak dan adiknya yang laki-laki telah dimakan oleh
ayah mereka yaitu dewa Kronos karena khawatir diantara anaknya ada yang akan
menggulingkan tahtanya. Hal ini karena Kronos sendiri telah merebut tahta dari
ayahnya yaitu dewa Uranus. Akan tetapi, ketika Zeus lahir ia disembunyikan oleh
ibunya. Ketika Zeus besar ia pun merebut tahta ayahnya. Zeus memiliki saudara
perempuan yang bernama Hera. Zeus mencintai Hera, sementara Hera tidak
mencintainya, akhirnya dengan licik Zeus berhasil menipu Hera dan memperkosannya,
akhirnya Herapun dinikahi oleh Zeus. Zeus juga ternyata memiliki wanita-wanita
selingkuhan dan anak-anak dari selingkuhannya. Hirakle (Herkules) adalah anak Zeus
diluar nikah yang paling dibenci Hera. Herakles adalah anak Zeus hasil perselingkuhan
dengan Alkmene. Zeus menyamar menjadi Amphitryon yang merupakan
suami Alkmene untuk bisa menidurinya. Alkmene langsung hamil setelah disetubuhi
oleh Zeus. Herakles sangat bangga sebagai anak Zeus dan Hera membencinya karena
mengingatkannya pada ketidaksetiaan
suaminya.(sumber:https:/ /id.wikipedia.org/wiki/Herakles).

36



2. Fase Filusuf Alam / Filasafat Naturalisme (Abad Ke 7 M)
Pada fase ini sebagian masyarakat Yunani mulai berfikir

kritis terhadap keyakin mitos yang masih diyakini. Mereka
mencoba berfikir logis dan melakukan studi ilmiyah tentang
asal-usul dan kejadian alam semesta. Mereka memandang
bahwasannya asal alam semesta adalah suatu unsur, yang dari
satu unsur tersebut muncullah berbagai macam benda di alam
semesta. Golongan inilah yang mengawali munculnya berbagai
aliran teologi pada masyarakat Yunani setelahnya. Berikut
beberapa tokoh yang berpengaruh pada fase ini :

a. Thales (627-546 SM)

Merupakan filsuf pertama yang mengkaji tentang
filsuf alam, yaitu asal usul alam. Ia digelari bapak filsafat
karena dialah orang yang pertama berfilsafat dan
mempertanyakan “Apakah asal usul alam?”. Thales
berpendapat bahwa alam berasal dari air, karena air adalah
unsur terpenting dalam kehidupan.”

Menurut pengamatannya semua kehidupan berkaitan
dengan kelembaban dan sesuatu yang basah. Dan air
merupakan asal dari segala unsur, ketika air memadat maka
akan menjadi tanah, jika air merenggang maka menjadi
udara, dan dari udara berproses menjadi api.”?

b. Anaximander (610-545 SM)

Ia sezaman dengan Thales dan setuju dengan Thales
bahwa asal alam kembali pada satu materi, hanya ia tidak
setuju dengan pendapat gurunya bahwa alam semesta
berasal dari materi air saja. Hal ini karena banyak perkara
yang ada di bumi ini yang kontradiksi dan berlawanan
dengan sifat air, seperti api, tanah, udara. Demikian juga
terbukti bahwa benda mati batu meskipun dipanaskan tidak
berubah menjadi cairan. Karena menurutnya unsur awal
dari alam semesta adalah suatu unsur dasar yang bisa
menggabungkan semua unsur-unsur yang kontradiktif.
Unsur primer ini menurutnya adalah suatu unsur yang

71 Lihat Falasifah Yunaniah Min Thalis Illaa Saqroth, Ja’far Ali Yasin, him. 37.
72, Lihat Nasy’ah al-Fikri al-Falsafi Fil Islam, Ali Sami An-Nasyar (1/114-119)

37



abadi, tidak berubah, dan mencakup segalanya, yang
disebut dengan Apeiron (i« / yang tidak berujung).

Menurutnya alam semesta terjadi akibat reaksi dari
kandungan unsur air, tanah, udara, api, demikian juga
akibat terpisahnya sebagian kandungan tersebut dari
kandungan yang lain.”

Apeiron jika ditinjau dari kualitasnya maka tidak
tertentu, yaitu bukan air,api, tanah, dan bukan juga udara
(sebagaimana yang dilakukan oleh para filsuf yang lainnya
yang menentukan jenis unsur awal). Akan tetapi ia adalah
sesuatu yang lain jika ditinjau dari kualitas maka Apeiron
tidak terhingga, karena jika sumber alam terhingga maka
bagaimana bisa menafsirkan ledakan benda-benda alam
semesta yang begitu banyak tiada hentinya? Apeiron ini
bergerak dengan terus-menerus membentuk lingkaran
sehingga dengan gerakan tersebut menimbulkan munculnya
benda-benda.”

c. Anaximenes (588-524 SM)

Ia merupakan murid dari Anaximander, ia setuju
dengan pendapat gurunya tentang Apeiron 301, hanya saja
jika menurut gurunya materi tersebut tidak tertentukan
yaitu udara. bisa jadi karena udara adalah unsur yang paling
cepat bergerak dan tersebar sehingga memenuhi persyaratan
“tidak terhingga”. sebagaimana pendapat gurunya tentang
Apeiron maka menurutnya juga udara tersebut selalu
mengalami gerakan-gerakan. dengan gerakan-gerakan yang
terus menerus tersebut, udara mengalami pemadatan dan
perenggangan. jika udara mengalami pemadatan maka
jadilah sesuatu yang terlihat. Ketika memuai, maka udara
tersebut menjadi api, ketika mengalami pemadatan menjadi
awan, ketika lebih memadat lagi maka menjadi air, jika air

73 Lihat Falasifah Yunaniah Min Thalis Ilaa Saqroth, Ja’far Ali Yasin him.39

74 Lihat Mausu’atu al-Falsafi, Abdurrahman Badawi him.277-278.

Dari sini nampak bahwa Anaximander tidak melakukan pembeda antara alam
dengan Tuhan, ia tidak berbicara tentang Tuhan sama sekali dalam teorinya. (Lihat Al-
Ittijahat Al-Falsafiyyatu Al-Yunaniatu Fil Ilahiyati, Ahmad bin Su'ud al-Ghomidi
hlm.87-90)

38



memadat maka menjadi tanah, dan jika tanah memadat lagi
maka menjadi batu.

Ini adalah perkembangan ilmiyah dalam pola pikir
para filsuf Yunani, karena Anaximenes memaparkan secara
ilmiyah tentang proses terbentuknya alam melalui proses
pemadatan dan perenggangan. Menurutnya pun bumi,
rembulan, matahari, dan benda-benda langit tergantung di
udara.”

d. Herakleitos (540-475 SM)

Filsafatnya dibangun di atas pendapat bahwasanya
segala sesuatu selalu mengalami perubahan yang kontinu. Ia
berkata, “Engkau tidak akan berenang di sungai yang sama
dua kali, hal ini karena airnya selalu mengalami perubahan,
yang statis adalah perubahan itu sendiri, yaitu segala
sesuatu selalu ada perubahan.”

Menurutnya bahan dasar dari semua alam semesta
adalah api, perubahan-perubahan yang berkesinambungan
yang merubah api menjadi unsur-unsur yang lain. Jika api
semakin padat maka berubah menjadi bumi, jika bumi
terpisah-pisah bagiannya karena api maka berubahlah
menjadi air.

Maka semuanya berasal dari api, dan kepada api lah
penghujungnya dan karenanya terjadi perubahan dan
kerusakan.”® Menurutnya alam ini azali tanpa ada yang
menciptakannya, dan demikian juga akan terus abadi.””

e. Democritus

Menurutnya bahan dasar penyusun alam semesta
adalah atom yaitu unsur terkecil yang tidak terbagi-bagi.
Mazhab Democritus merupakan puncak filsafat Yunani dari
kalangan para filsuf alam. Ini adalah teori yang akhirnya
idenya diambil oleh para filsuf Islam di kemudian hari

75 Lihat Falasifah Yunania Min Thalis Ilaa Sagroth, Ja'far Ali Yasin him. 41-43, dan
Mausu'ah al-Falsafati, Abdurrahman Badawi hlm,279.

76, Lihat Falasifah Yunaniah Min Thalis Ilaa Saqroth, Ja’far Ali Yasin him.66
77 Ibid, him.68

39



tentang pembahasan al-Jauhar al-Fard.”8 yaitu bagian yang
tidak bisa terbagi lagi, di antaranya diambil oleh Asyairoh
dan juga Ibrahim an-Nadzom dari kalangan Mu'tazilah.”
Menurut Democritus, benda terkecil ini tidak
memiliki berat sama sekali, demikian juga tidak memiliki
kaifiat tertentu seperti kekerasan dan dingin. Hanya saja
menurutnya unsur terkecil tersebut memiliki sifat panas,®
demikian juga ia mensifati unsur terkecil ini dengan bentuk
volume saja. Hanya karena kecilnya maka ia tidak bisa
ditangkap dengan indra. Akan tetapi meskipun sangat kecil,
unsur-unsur yang begitu banyak tersebut berbeda-beda dari
sisi bentuk dan volume, sampai-sampai tidak ada unsur
yang sama, pasti yang satu berbeda dengan yang lainnya.®!
Asalnya atom-atom tersebut di ruang hampa di
zaman azali yang masing-masing atom tersebut memiliki
sifat bergerak yang sifat bergerak juga adalah bersifat azali,®2
akhirnya ketika semua atom bergerak akan saling
bersentuhan, bertabrakan, saling menempel sebagai akibat

78Lihat Falasifah al-Jauhar, Dr. Ibrahim Muhammad al-Wajroh hlm.570

7dLihat al-Madzahib al-Yunaniah al-Yunaniati al-Falsafiyah Fi Alam al-Islami,
David Santillana hlm.37

8 Lihat Fajru al-Falsifati al-Yuaniati Qabla Suqrath, Ahmad Al-Ahwaani, hlm 219.

Ini pembedaan dengan teori Al-Jauhar Al-Fard menurut al-Mutakallimin,
menurut mereka 4B 53530 1580 (al-Jauhar al-fard mirip-mirip antara satu dengan
yang lainnya). sehingga mereka memiliki kaidah AR (Jism itu mirip satu dengan
yang lainnya), karena jism disusun oleh kumpulan al-Jauhar al-Fard.

81 Akan tetapi pendapat ini dikritik oleh Aristoteles. Menurut Aristoteles jika
atom tersebut memiliki sifat panas atau dingin maka tentu ia juga memiliki sifat berat
dan ringan, keras/padat dan renggang. (Lihat Fajru al-Falsafati al-Yunaniat Qobla
Sugrath, Ahmad Al-Ahwaani, him.220).

82 Jadi gerakan tersebut adalah sifat dzatiyah bagi atom dan azali, bergerak
dengan sendirinya tanpa ada yang menggerakkannya. Hal ini berbeda dengan pendapat
Socrates yang berpendapat bahwa materi ada yang menggaturnya 5% demikian juga
berbeda dengan Aristoteles yang berpendapat bahwa materi bergerak dengan ke arah
tujuan/pusat & (Lihat Fajru Al-Falasafati Al-Yunaniati Qobla Suqrath, Ahmad Al-
Ahwaani, hlm. 219). Ini semuanya, karena semua atom bergerak dengan sendirinya
secara otomatis. (Lihat Al-Madzahib Al-Yunaniah Al-Falsafiyah Fi A-Alam Al-Islami,
David Santillana hlm.80).

40



dari perbedaan ukuran dan bentuk atom-atom tersebut.
selanjutnya munculah benda-benda yang beraneka ragam.%3

3. Fase Transisi / Kritis (490-420 SM) Relativisme (Sophisme)
Ketika para filsuf alam tidak dapat mendatangkan

jawaban yang memuaskan apalagi disertai dengan perselisihan
yang begitu banyak diantara mereka tentang asal muasal alam
semesta, akhirnya dunia filsafat masuk ke masa transisi.

Fokus utama objek penyelidikan tidak lagi alam, akan
tetapi manusia. Ilmu disebut dengan Antropologi. Maka
muncullah kaum Sophism yang menyatakan bahwa “Manusia
adalah ukuran kebenaran”. Muncullah seorang filsuf yang
bernama Protagoras (490-420 SM) yang merupakan tokoh
golongan sofis (sophism). Madzhab sofis menyerukan
keyakinan relativisme yaitu semua perkara itu subjektif,
tergantung siapa yang memandangnya dan merasakannya.

Contohnya orang sakit merasakan udara dingin,
sementara orang yang sehat tidak merasakan demikian. Dalam
hal ini keduanya benar, karena masing-masing menilai sesuai
cara pandang mereka (subjektif). Akibatnya tidak akan ada
ukuran yang absolut dalam etika, metafisika, agama, bahkan
matematika.

Aliran sophism mengajarkan bahwa hakikat / kebenaran
adalah sesuatu yang sebenarnya tidak mungkin dicapai
madzhab. Protagoras ini dikenal madzhab 4l (subjektifitas).84

Diantara tokoh sophism adalah Gorgias v s (483-375
SM), ia memiliki madzhab yang berbeda dengan Protagoras.
Jika menurut Protagoras kebenaran adalah relative dan
subjektif, Adapun Gorgias beranggapan bahwa hakekat tidak
mungkin untuk diketahui sama sekali, karena segala wujud
selalu mengalami perubahan yang berkesinambungan,
sehingga tidak ada yang bisa dijadikan sebagai patokan

83 Lihat Fajru Al-Falsafati Al-Yunaniati Qobla Suqrath , Ahmad Al-Ahwaani, hlm
222,

84 Lihat Fajru al-Falsafati al-Yunaninati Qabla Suqrath, Ahmad Al-Ahwaani,
him.263

41



penilaian, karena perubahan terus terjadi secara kontinyu.
Maksimalnya, seseorang hanya mengetahui secara subjektif hak
sesuatu pada waktu tertentu saja, yang ini tidak bisa menjadi
tolak ukur untuk waktu-waktu yang lain. Madzhab ini dikenal
dengan madzhab 4»usll (menentang adanya hakikat).>

Aliran ini benar-benar booming ketika itu di Athena dan
digandrungi oleh anak-anak muda. Pada akhir hidupnya
Protagoras dituduh di Athena karena kedurhakaan terhadap
agama. Karena teori relativitasnya, ia menyatakan bahwa para
dewa Yunani bisa jadi ada dan bisa jadi tidak ada. Buku-buku
Protagoras dibakar di depan umum, kemudian Protagoras
diceritakan melarikan diri ke Sisilia, tetapi perahu yang
ditumpanginya tenggelam.

Ajaran sophism terus berkembang hingga akhirnya
muncullah Socrates (469-399 SM) yang berusaha membantah
aliran sophism, dengan mengajarkan kepada manusia untuk
selalu mencari hakikat sesuatu. Namun sikap Socrates ini pada
akhirnya menjadikannya dihukum mati oleh pihak kerajaan
dengan diperintahkan untuk meminum racun.

Socrates tidak pernah menuliskan filsafatnya, akan tetapi
filsafat-filsafatnya diwariskan oleh muridnya Plato (427-347
SM). Kemudian ajaran Plato dilanjutkan oleh muridnya yaitu
Aristoteles 384-322 SM) yang merupakan guru dari Alexander
Agung.

4. Fase filsuf Pencari Hakikat-Abad 4 SM (Madzhab Adanya
Non Materi Dibalik Materi)
Tokoh dari madzhab ini adalah :
a. Anaxagoras (500-428 SM)
Ia menyatakan bahwa akal adalah asal dari segala

wujud. Menurutnya akal merupakan sy 3, L 35>
(substansi sederhana yang berbeda dari materi) ia ada
dengan sendirinya, ia adalah asal dari segala aturan alam,
dan ia adalah penggerak pertama bagi materi. Akal adalah

85 Lihat al-Madzahib al-Yunaniah al-Falsafiyah Fi al-Alam al-Islami, David
Santillana hlm.40

42



suatu yang pertama kali ada, sementara materi dalam
kondisi tidak stabil dan rancu, lalu akal memberi pengaruh
kepada materi, sehingga materi menjadi teratur dengan
aturan yang kokoh.

Berdasarkan teori Anaxagoras, akal hanya memiliki
pengaruh asal muasal perkara-perkara yang wujud saja.
Sehingga seakan-akan Tuhan (sebab awal) memasang alat
untuk mengatur alam semesta, setelah itu ia tidak ada
kaitannya lagi selesailah fungsi ketuhananya#®.

b. Socrates

Setelah Anaxagoras, filusuf yang berpengaruh adalah
Socrates, pada awalnya ia sangat tertarik dengan tulisan
Anaxagoras, akan tetapi ketika mendapati kenyataan jika
fungsi Tuhan berhenti pada titik awal saja, Socrates tidak
tertarik lagi. Hal ini karena Anaxagoras menjadikan akal
sumber segala wujud, akan tetapi setelah itu akal tidak
berfungsi lagi dan Anaxagoras menyerahkan perwujudan
wujud-wujud makhluk pada terlahirnya gerakan satu
dengan yang lainnya yang merupakan sebab-sebab tabiat.
Meskipun demikian Socrates setuju dengan pernyataan
Anaxagoras bahwasanya akal asal dari segala sesuatu, tapi
menurut socrates akal jugalah yang mengatur dengan
kehendaknya.

Menurut Socrates hakikat manusia tidak boleh dinilai
dari segala sesuatu yang berubah atau sifat yang datang,
seperti warna kulit, tinggi badan, berat badan dan gender.
Demikian juga tidak boleh dinilai pada perkara-perkara
yang di mana manusia sama dengan hewan yaitu pada
perbuatan dan kekuatan. Manusia dihilangkan maka bisa
dikatakan hakikat manusia ialah jasad dan ruhnya.8”

c. Plato

Ide Socrates ini dikembangkan oleh muridnya Plato
yang juga berbicara tentang perkara-perkara di balik materi.
Ia berkata: "mesti ada di alam ini sesuatu yang tidak terkena

8, Lihat Al- Mazdahib al Yunaniyah al-falsafiyah. David Santillana, hal 48
¥ Ibid, hal 50-51

43



perubahan sehingga bisa jadikan standar kebenaran hakiki

dan tidak bisa ditimpa dengan perubahan wujud dan

kesirnaan.88

. Aristoteles

Teori yang diajukan oleh Aristoteles adalah sebagai berikut:

1)

2)

3)

4)

Menetapkan sifat Tuhan dengan suatu yang statis atau

tidak bergerak sendiri, hal ini dengan asumsi bahwa:

- Sifat statis merupakan sifat sempurna yang menjadi
syarat sesuatu itu menjadi Tuhan. Jika ia bergerak
maka ia akan membutuhkan penggerak yang
menggerakkan-Nya, jika demikan maka akan terjadi
silsilah yang tidak ada ujung, maka dari itu harus
berhenti pada penggerak yang tidak bergerak. Setiap
yang bergerak menunjukan sesuatu itu tidak
sempurna, karena segala yang bergerak akan
mengalami perubahan dari suatu kondisi kepada
kondisi yang lain.

- Jika Tuhan diyakini sebagai sesuatu yang telah
semprna, maka jika ia bergerak akan rusaklah
kesempurnaanya, karena pergerakan itu sendiri
merupakan sifat yang kurang dan tidak sempurna,
sehingga tidak layak ada pada Tuhan.

Tuhan bersifat azali dan abadi, Ia merupakan substansi

akal dan tidak ada fisiknya dan unsur padanya.

Tuhan haruslah berupa ( syai'un mahdhun : wujud

kosong/murni) yaitu tidak boleh dimasuki oleh potensi

(quwwah), karena jika ia memili potensi maka ia akan

membutuhkan faktor lain yang mengeluarkannya dari

potensi menjadi (nyata) sehingga akhirnya wujudnya
bergantung kepada yang lain.

la pun harus sesuatu yang sederhana, yang tidak

terkontaminasi dengan 38l heterogen/banyak, karena

jika ia terkontaminasi dengan sesuatu yang banyak maka
ia akan mengalami perubahan dan mengalami

44

88 Tbid, hal.50-51



"kemungkinan untuk wujud", karena semua yang
tersusun (dari banyak instrumen) maka wujudnya
bergantung kepada tetapnya instrumen-instrumen
tersebut, lagi pula sesuatu yang tersusun terangla akan
mengarah kepada terlepasnya rangkaian tersebut. Maka
mau tidak mau ia (Tuhan) adalah sesuatu yang sangat
simpel, dialah akal murni yang hanya memikirkan
dirinya.®

5) Mengingkari adanya campur tangan Tuhan dalam
mengurusi alam semesta.

6) Berpandangan bahwa alam bersifat azali demikian juga
pergerakannya.

7) Alam semesta terbagi menjadi 2 bagian, yang pertama
alam benda langit berupa bintang dan bulan, yang kedua,
alam yang berada di bawah benda-benda langit yaitu
yang berada di permukaan bumi dan sekitarnya
mengalami perubahan dan kehancuran.®

Teori Aristoteles ini mendapat kritikan, di antaranya:

1) Bukankah sumber segala gerakan adalah Tuhan yang
tidak bergerak, maka bagaimana sesuatu yang tidak
bergerak memunculkan gerakan?

2) Tuhan tersebut digambarkan tidak memikirkan kecuali
dirinya sendiri, karena tidak pantas baginya untuk
memikirkan benda-benda yang rendah seperti makhluk.
Jika demikian, jika dianalogikan dengan komandan
pasukan, maka bagaimana komandan bisa mengatur
anak buahnya yang ia sendiri tidak mengerti tentang
kondisi anak buahnya?

Dikarenakan semua ini, akhirnya murid-murid
Aristoteles meninggalkan pembahasan ketuhanan dan fokus
kepada pembahasan alam semesta dan  berusaha
mengungkapkan keajaiban alam.

8 Lihat, Syarah al-Agidah al-Wasithiyyah, DR. Firanda Andirja, 255-256
%0 Lihat, Pandangan Syaikhul Islam Ibnu Taimiyah Terhadap Filsafat, hal. 95.

45



Maka munculah Theophrastus (371-287 SM), Muncullah
5588400 ¢ skl Thabiiyun Mutaakhirun (para filsuf belakangan)
yang fokus membicarakan thobidh alam.

Jadi para filsuf Thobiiyun belakangan muncul setelah al-
Masyyatun. Ketika semuanya gagal menjelaskan teori
ketuhanan mereka, maka tidak ada jalan keluar kecuali kembali
kepada salah satu dari dua madzhab berikut:

- Pertama: Madzhab Dahriyah kuno, yang menyatakan bahwa
tidak ada di alam nyata kecuali hanya materi saja. Tidak ada
sesuatu di balik materi, tidak ada akal, dan tidak ada Tuhan.
Inilah pendapat yang diperjuangkan kembali oleh Epicurus
(341-279 SM).

- Kedua: Madzhab yang menyatakan bahwa akal dan materi
merupakan satu kesatuan, yaitu keduanya dikembalikan
kepada 1 unsur (jauhar). Maksud dari madzhab ini adalah
Wihdatul Wujud yaitu akal dan materi (mahsus) adalah satu
kesatuan yang tidak terpisahkan, dan keduanya tidak bisa
terbedakan. Ini adalah pendapat Zeno (262-334 SM).

Dari sini ternyata sejarah Filsafat Yunani terbatas pada 3
model
- Pertama: Menganggap wujud hanya terbatas pada materi

(mahsus indrawi) semata. Ini adalah madzhab Dahriah kuno
dan dihidupkan kembali oleh Epicurus.

- Kedua: Wujud terdiri dari materi dan di balik materi
terdapat akal dan ruh. Ini adalah pendapat Socrates, Plato,
dan diikuti oleh Aristoteles.

- Ketiga: Menganggap wujud terdiri atas satu kesatuan, yang
meskipun ada unsur yaitu materi dan akal, hanya saja
keduanya merupakan satu kesatuan yang tidak terpisah dan
tidak bisa teridentifikasikan satu dengan yang lainnya. Ini
adalah pendapat Zeno yang kelompoknya disebut dengan
35l wlawal orang-orang yang belajar di lorong- lorong kota
Athena).”!

91, Namun pada hakekatnya madzhab ini kembali lagi kepada madzhab

Dahriyah. Apa bedanya antara yang mengatakan bahwa tidak ada di alam wujud
kecuali materi, dengan yang menyatakan bahwa tidak ada di alam wujud kecuali materi

46



Akhirnya para filsuf berusaha mencari jalan keluar yang
bisa mengkompromikan pendapat-pendapat di atas dengan
mencari titik temu yang disepakati dan membuang titik-titik
perselisihan. Inilah yang diusahakan oleh para filsuf
Iskandariah (Mesir), di antaranya adalah Plotinus.

. Fase Filsuf Pencari Hakikat Gaya Baru (Neo Plato- 205-270
SM)

Titik kesepakatan antar mazhab filsuf di atas adalah

bahwasanya di alam wujud ini kita melihat adanya materi yang
banyak beragam dan dinamis, tidak diragukan bahwa materi
yang banyak itu tidak muncul dengan sendirinya, akan tetapi
harus ada 'illah pertama yang mendahului semua materi- materi
tersebut, hanya saja materi-materi tersebut bersumber dari 'illah
(sebab) tersebut.

Kenyataannya 'illah tersebut merupakan wujud mutlak.
Jika hal demikian telah disepakati, maka pembahasannya
tinggal tersisa satu permasalahan, yaitu bagaimana bisa muncul
materi-materi indrawi yang beragam dan banyak ini dari wujud
mutlak yang esa tersebut??

Plotinus (i sl seorang Filsuf Yunani, hidup di
Iskandariah ~ yang  mentenarkan  teori &yl (=
(Kemunculan/Curahan dari Tuhan) dalam proses terjadinya
alam semesta, yang teorinya ini lalu diikuti oleh Al-Faarobi .

Plotinus menyadari tidak mungkin semua yang ada ini
terjadi dengan sendirinya atau menciptakan dirinya sendiri.
Akan tetapi harus ada sebab utama yang semua wujud kembali
kepada sebab tersebut. Menurut Plotinus, Kausa Prima tersebut
adalah sumber dari segala ruh, akal, dan indra. Karenanya Dia
harus bukan berupa ruh, akal, dan indra, bahkan lebih mulia

dan akal, hanya saja materi dan akal adalah merupakan satu kesatuan yang tidak bisa
dipisahkan?

Selain itu bagaimana bisa digabungkan antara materi dan akal, sementara masing-

masing memiliki sifat-sifat yang berbeda. Dengan demikian nampaknya pendapat
Ashaab ar-Riwaaq sama dengan pendapat Dahriyah. (Lihat Al-Madzahib al-Yunaniyah
al-Falsafiyah hlm. 84)

92, Lihat al-Madzahib al-Yunaniyah al-Falsafiyah hlm.90

47



48

dari ruh, akal, dan indra. Plotinus meyakini jika Kausa Prima
tersebut haruslah sesuatu yang esa, tidak bersifat materi, dan
sangat simpel.

Akan tetapi muncul pertanyaan yang sulit terjawab, yaitu
bagaimana bisa mengkompromikan antara Kuasa Prima
(Tuhan/sebab pertama) yang bersifat esa dan simpel, dengan
akibat yang muncul dari Kausa Prima berupa makhluk yang
banyak dan beragam?

Pemahaman Plotinus ini menimbulkan banyak
pertanyaan yang dia sendiri tidak bisa menjawabnya. Di
antaranya:

Plotinus meyakini bahwa sumber dari segala yang ada
adalah sebab pertama yang Esa, sangat sederhana dan tidak
memiliki banyak sifat dan statis tidak mengalami perubahan.
Namun yang jadi pertanyaan adalah bagaimana bisa sebab
yang “Esa” dan statis tersebut bisa
memunculkan/mencurahkan makhluk yang “banyak” dan
mengalami perubahan? Apakah makhluk yang banyak tersebut
tadinya berada pada sebab yang “Esa” tersebut? Ataukah tidak
ada lantas diciptakan? Jika tadinya memang sudah ada, maka
tentu sebab tersebut tidaklah Esa dan tidaklah sederhana. Jika
tadinya tidak ada, lantas bagaimana sebab yang Esa bisa
memunculkan yang banyak?

Demikian juga seharusnya sebab yang esa tersebut tidak
perlu untuk memikirkan selain dirinya sendiri, karena ia sendiri
sudah sempurna, dan kesempurnaanya tidak bergantung pada
dzat lain atau memikirkan dzat yang lain.

Adapun jika alam terjadi belakangan dari tidak ada
menjadi ada, maka menurut Plotinus ini berkonsekuensi bahwa
sebab pertama harus memikirkan terlebih dahulu segala
makhluk yang akan terjadi sebelum menciptakannya, sehingga
ada jarak waktu pemisah antara keberadaan sebab pertama
dengan parsial-parsial makhluk tersebut. Dan ini tentunya tidak
mungkin terjadi karena makhluk terus berubah dan akan ada
terus, sehingga mengharuskan sebab pertama akan memikirkan



sesuatu tanpa batas. Jika memikirkannya tanpa batas lantas
kapankah Tuhan akan memulai proses penciptaan?

Untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan ini maka
Plotinus memunculkan suatu teori yang disebut dengan teori
s =4l (Emanasi). Maksud teori ini adalah
munculnya/tercurahnya jumlah yang banyak dari yang
Esa/satu, di mana Tuhan memunculkan seluruh benda-benda
melalui perantara rangkaian al- Faidh tersebut, sementara sebab
pertama tersebut masih tetap menjaga ke-Esaannya, tidak
tercampur dengan makhluk yang banyak tersebut. Adapun
penjelasannya adalah sebagai berikut:

Menurut Plotinus bahwasanya Tuhan tidaklah terpisah
dari makhluk-makhluk yang ada, akan tetapi Kausa Prima
merupakan sesuatu yang maha sempurna. Kesempurnaan-Nya
tersebut mengkonsekuensikan tercurahkan darinya makhluk-
makhluk yang begitu banyak. Akan tetapi ia berpendapat
bahwa sebab pertama ada terlebih dahulu dari segala sesuatu.
Ia mengibaratkan seperti sumber mata air yang mencurahkan
atau memancarkan air yang banyak, yang lantas menjadi
berbagai sungai dengan berbagai arah, akan tetapi sumber air
tersebut tetap satu dan tidak bergerak serta tidak terpengaruh
dengan air yang tercurah banyak tersebut.

Demikian juga ibarat pohon yang memiliki satu akar,
lantas memunculkan berbagai dahan dan ranting yang
banyak.”

Akan tetapi sebab pertama tersebut sama sekali tidak
membutuhkan makhluk/alam yang banyak, makhluk tersebut
tercurah darinya bukan karena maksud dan tujuan dari sebab
pertama, akan tetapi kemunculannya karena begitu besarnya
qudroh (Kemampuannya).>

93 Lihat, Tasu'aat Aflathun hlm.289-290

9 Logikanya ibarat seekor hewan yang telah berkembang sempurna dan telah
mencapai remaja maka muncul darinya kerinduan untuk berkembang biak, lalu
munculah darinya apa yang sejenis dengannya.

49



C.

Ketika qudrohnya sangat besar maka tidaklah sang sebab
pertama menjadi terbatas pada dirinya sendiri tidak berfungsi
apapun, sehingga terjadilah curahan dirinya.%

Ia mengibaratkan seperti matahari yang begitu kuat
kemampuannya dalam mencurahkan cahaya sehingga masuk
dan menembus kemana-mana, sementara mataharinya tetap
satu. Atau seorang guru yang begitu cerdas, dia mengajarkan
ilmunya kepada banyak muridnya, maka ilmu tersebut tersebar
menjadi banyak kepada murid-muridnya sementara ilmu sang
guru tetap satu dan tidak berkurang.%

Kritikan Umum Terhadap Filsafat Yunani

Pertama: Seluruh teori yang diajukan oleh mereka tentang
Kausa Prima menyatakan bahwa Kausa Prima tersebut sangat
simpel (L) dan esa tidak mengandung pluralitas ( 3,511 ) tidak
memiliki sifat apapun akan tetapi di puncak kesempurnaan. Jika
diperhatikan maka Tuhan (Kausa Prima) versi para filsuf yunani
lebih dekat kepada ketiadaan )l dari pada sesuatu yang wujud,
apalagi Tuhan yang merupakan sumber segala wujud.””

Kedua: Kausa Prima tersebut menurut mereka adalah
sesuatu yang murni di atas akal dan pikiran, di atas wujud, di atas
segala makna kuliy. Jika perkaranya demikian lantas dari mana
bisa dikatakan ia berwujud? apakah wujudnya kuliy? lantas dari
mana mereka bisa tahu pengaruhnya terhadap kejadian alam
semesta jika tidak bisa dipikirkan dan di luar akal? Teori-teori yang
mereka ajukan hanyalah dongeng semata yang tidak masuk akal
sehat.

Ketiga: Lain halnya dengan konsep Tuhan menurut Islam,
Tuhan tersebut Esa tapi menciptakan materi yang banyak dari
tidak ada menjadi ada. Bukan seperti konsep para filsuf Yunani

%5, Lihat al-Madzahib al-Yunaniyah al-Falsafiyah, David Santillana, him. 92
% Lihat Taasu'aat hlm. 432-433
97 Lihat al-Ittijahatu al-Falsafiyyatu al-Yunaniatu Fil Ilahiyyati, Ahmad bin Suad

al-Ghomidi hlm. 266-267.

50



yang dimana makhluk bersumber dari Kausa Prima dan Azali
(bukan dari tidak ada menjadi ada)”8

Keempat: Demikian juga bagaimana bisa Kausa Prima yang
tidak bergerak dan statis, malah muncul darinya materi-materi
yang bergerak dan dinamis? Makhluk muncul tanpa ada
irodah/kehendak dari Kausa Prima, namun munculnya makhluk-
makhluk adalah konsekuensi dari adanya Kausa Prima? Dengan
demikian maka Tuhan versi para filsuf Yunani ini tidak pantas
menjadi Tuhan karena tidak memiliki kehendak.

*kkkk

98 Al-Madzahib al-Yunaniyah al-Falsafiyah, David Santillana hlm.117-118

51



BAB 8
PENGARUH FILSAFAT YUNANI TERHADAP FILSUF
MUSLIM

Filsafat Yunani masuk ke ilmuwan Arab melalui banyak jalur,
di antaranya adalah dari buku-buku filsafat Yunani yang
diterjemahkan ke dalam bahasa Arab. Demikian juga melalui buku-
buku sains yang berkaitan dengan ilmu medis, kimia, fisika, biologi,
dan yang lainnya, di mana buku-buku tersebut bercampur dengan
ilmu Filsafat.

Akhirnya Filsafat Yunani berkembang dan banyak ilmuwan
muslim yang tertarik mempelajarinya sehingga muncullah tokoh-
tokoh dan menjadi guru besar dalam Filsafat, mereka
mengkombinasikan Filasafat Yunani dengan ajaran Islam, di
antaranya Al-Farabi, Ibnu Sina, Ibnu Rusydi dan lainnya. Merekalah
yang dikenal dengan Falasifah almuntasibah ilal Islam (Para Filusuf
Muslim)

Tentu tidak diragukan bahwa masuknya buku-buku filsafat
Yunani memberikan manfaat yang besar bagi ilmu pengetahuan kaum
muslimin, akan tetapi juga memberikan dampak negatif yang besar.
Teologi para filsuf Yunani (terutama mazhab Platinus Iskandariah)
lantas masuk ke Islam melalui Muktazilah, lalu diteruskan oleh Abu
Nashr Al-Farabi, Ibnu Sina, dan Ibnu Arabi. Mereka pun
mencampurkan filsafat Yunani dengan nilai-nilai keislaman, akhirnya
memunculkan akidah baru yang menyimpang. Pasalnya mereka
menjadikan filsafat Yunani sebagai pondasi yang dianggap sebagai
kebenaran yang absolut sementara syari'at Islam hanyalah sarana
untuk menyampaikan filsafat itu.%

99 Lihat, al-Mazahib al-Yunaniyah al-Falsafiyyah, David Santillana hal. 146

52



A. Teori Al Farabi

IImu filsafat yang masuk ke tengah kaum muslimin terus
berkembang apalagi ketika dimodifikasi oleh Al Farabi (wafat 339
H) yang dikenal sebagai guru ke dua "% al=al" dalam Filsafat
setelah meneruskan ajaran pendahulunya guru pertama ( Js¥) alal
) yaitu Aristoteles.

Menurut Al Farabi bahwasanya filsafat berperan sebagai
penopang agama dengan argumentasi-argumentasinya. Lewat
pernyataan ini, la begitu mengagungkan filsafat Yunani:

Wl Al e gy Lo a) e Jas gl p il 3ls

"Dengan demikian, filsafatlah yang memberikan arqumentasi-
arqumentasi terhadap perkara-perkara yang dikandung dalam agama
yang mulig."100

Terlebih dalam tugas syariat, Al Farabi mengatakan:

2l 3 edacid g Ay 2 bl eV el s Ly ey Ll
e g5l o T el ells g 5y gl ol

"Hanyalah tujuan syariat untuk mengajari jumhur (orang awam)
perkara-perkara teoritis dan praktis yang diambil dari filsafat yaitu
mengajari orang orang awam dengan sisi-sisi yang memungkinkan
mereka untuk memahaminya, apakah dengan penjelasan yang memuaskan
atau dengan penghayalan atau dengan keduanya sekaligus." 101

Dalam perkataan ini, maksud Al Farabi adalah yang menjadi
pokok yakni filsafat sedangkan agama Islam adalah mengeksekusi
kepada filsafat, tujuan agama memberikan penjelasan kepada
orang - orang awam dengan perumpamaan yang merupakan

100 Almillah, Alfarabi, hal.47
101 1hid, hal.131.

53



khayalan yang bukan hakikat. Sehingga orang-orang awam dan
ahli filsafat menyangka agama bertentangan dengan filsafat.
Padahal agama hanyalah perumpamaan untuk menjelaskan
filsafat.102
e Al Farabi mengikuti teori Plotinus
Al Farabi adalah yang pertama memasukkan teori Al-
faidh Platinus " skY) g=dll" ke dalam pemikiran Islam.1%3 Inti
dari teorinya mencoba menafsirkan munculnya makhluk yang
banyak dan beragam dari tuhan (Kausa Prima) melalui silsilah
rangkaian <lasdl / curahan ilahi dengan tetap menjaga
keesaan Kausa Prima dalam ke-simpleannya dan kekosongan
dari materi keragamannya.104
Teori ini mengalami modifikasi sehingga tampil dalam
warna baru. Disimpulkan bahwa: "Makrifah/ilmu yang benar
dan sesungguhnya tidak akan bisa diperoleh kecuali dengan Al-
faidh dan bahwasanya jiwa manusia datangnya dari alam langit
(samawi) dengan perantara curahan dari akal yang aktif dan
jiwa yang bersifat kulliyah."10>
Beikut perkataan Al Farabi tentang dasar adanya alam
semesta dalam kitabnya 4wl 4wl yakni Dasar-dasar yang

menjadi penopang tegak nya al-ajsam dan al-a'rodh ada 6

tingkatan:

a. Sebab pertama (.!s¥) 4l (Kausa Prima/Tuhan), asal dari
segala wujud yang muncul secara emanasi (curahan), berada
pada tingkat pertama.

b. Sebab-sebab yang ke 2 ( sll), berada pada tingkat kedua,
berupa jauhar yang tidak berjisim dan tidak bermateri
memuncukan langit pertama, lalu ia memikirkan zatnya dan
kausa prima, lalu muncullah wujud ke tiga.(Akal Aktif).

c. Wujud ke tiga pada tingkat ke 3 : Akal Aktif (=SIsSlis S Jaall)
Jill (gususan planet).

102 1hid, hal.155.

103, Lihat, Nazhariyyatu al-Faidh al-Aflathoniyyah Fi Falsafat Alfarabi, Dr. Dunya
Sa’diyah. Hal.1

104 1 ihat, Ara Ahlil Madinati al- Fadhilah, Alfarabi, hal.55.pasal ke 7.

1% Ibid, hal.2

54



d. An-nafs/ ol (jiwa) berada pada tingkat ke empat.

e.

f.

As-Suroh/ 5, s»all (bentuk) berada pada tingkat kelima.
Al-Maddah/ 33l materi berada pada tingkat ke enam.

Penjelasan dari dasar dasar tersebut:

a.

Sebab pertama ini yang harus diyakini sebagai tuhan dan ia

adalah sebab terdekat yang memunculkan perkara tingkat

dua dan tingkat tiga. Sebab pertama harus merupakan suatu

yang esa dan tidak berbilang adapun pada sebab selanjutnya

yang lain maka berbilang.

Pada sebab-sebab yang kedua ini perkara yang

memunculkan benda langit. Pada tingkat kedua ini Jauhar

tidar ber-jism dan tidak bermateri. Wujud yang kedua ini

memiliki Jauhar yang khusus yang memunculkan langit

yang pertama. la pun memiliki dzatnya dan juga

memikirkan Kausa Prima, apa yang dipikirkan Kausa Prima

memunculkan wujud yang ketiga, begitu seterusnya.

Tingkat pertama hingga tingkat ketiga bukan merupakan

jism dan tidak juga berada pada jism. Sedangkan tingkat

berikutnya (4-6) berada pada jism meskipun dzat mereka

sebenarnya bukanlah jism.

Adapun jism maka ada 6 macam:

1) Benda-benda langit (%:stendl ausall)

2) Manusia @kl (ol sall)

3) Hewan (@hbUll e o) sall)

4) Tumbuhan (<)

5) Logam (sl mesl)

6) Empat unsur yaitu tanah, air, api dan udara
(@) Slodai b o)

Yang tergabung dalam 6 unsur ini adalah alam.

Teori ini tampak jelas bahwa Al Farabi hanya

mengadopsi dari platinus. Banyak kritikan yang ditujukan

kepada teori Al Farabi ini terlebih ketika teori ini dikaitkan

dengan nilai-nilai Islam. Jadilah Jwill J=ll menurutnya adalah

Ruhul qudus (Jibril alaihissalam) hal ini sangat bertentangan

dengan sifat sifat Jibril yang disebutkan di dalil-dalil.

55



B.

56

Ibnu Sina

Ibnu Sina muncul setelah Al-Faribi, beliau belajar filsafat Al-
Faribi melalui buku-buku yng dibuat oleh Al Faribi. Beliau juga
lebih dalam menjelaskannya dan banyak membuat karya-karya
hasil pemikirannya. Sehingga beliau dikenal dengan (Guru
Ketiga). Ibnu Taimiyah berkata:

oz sae e ol Lo 43 0y el s e b G e W e 5y

e oty Vg o i 2 Loy s Ol il g Aad) o e s 50
34 Jee ol ey il 2 e (S0 IS il 3 K il a0

Wy ke, eladall an 346 Jr Sty S 1, el

Ny sl oty S5 e 3 daclaly sl B s iy sl

S e s IV A 0 ST, Ll syl J ) K,v\wy

W\m?iw&u.@wwuﬁw\sj,&ww,ﬁ

J\'u‘M‘J‘/\’JW\MJJ‘)J&(JUA&M‘)L;‘}C\)J§UMBA“M\

ﬂ)aubw&ﬁu‘f@u@u\ L@Jbﬁrdﬂbbju}
L oo Lo U my oy bVl eolnandally ol 330l Vol g o
Tl Rl ol Tsla] e ldae 3 Pl ) Lo ells sl JLU 5

“Ketika Ibnu Sina mengenal sebagian dari ajaran kaum Muslimin (Islam)
dan sebelumnya ia telah mengambil agama dari kaum Ateis dan juga dari
yang lebih baik dari kaum Ateis yaitu kalangan Muktazilah dan
Rafidhihah. Ia pun mencoba menggabungkan antara apa yang ia tangkap
dengan akalnya dari mereka dan dari apa yang ia terima dari
pendahulunya. Adapun perkara yang merupakan hasil inovasinya seperti
pembahasannya tentang kenabian, rahasia-rahasia ayat-ayat dan mimpi-
mimpi. Ibnu sina memperbaiki filsafat yang rusak dengan sedikit
perbaikan hingga akhirnya laris dikalangan dari mereka. Sebagian dari



mereka ada yang tidak menerima “Kaidah-kaidah Pokok” yang rusak
berkaitan dengan ilmu filsafat (mantik), thabi’iyat, dan teologi. Mereka
tidak mengerti kebatilan, itulah yang menyebabkan mereka tersesat dalam
pembahasan-pembahasan keimanan dan tujuan-tujuan Qu’aninnyah
yang mulia”106

Adapun proses munculnya alam menurut Ibnu Sina maka
mirip dengan teori Alfarabi, karena keduanya mengambil dari
teori Platinus dengan kesimpulan sebagai berikut:

1. Keberadaan akal yang pertama adalah azali/qadim bersama
Allah.

2. Munculnya alam bukanlah kehendak Allah akan tetapi
merupakan konsekuensi dari kesempurnaan zat Allah yang
harus memang secara otomatis mencurahkan jauhar-jauhar
selainnya.

3. Mereka berkhurafat bahwa benda-benda langit memiliki jiwa.

4. Mereka membatasi silsilah akal hanya sampai akal kesepuluh
karena sesuai dengan jumlah planet (yaitu 9 planet) disertai
dengan planet yang kesepuluh adalah rembulan.

5. Teori curahan ini hanyalah khurafat yang tidak ada dalilnya
dan tidak bisa dibuktikan secara ilmiah.

6. Lantas kenapa setelah akal yang terakhir (kesepuluh) lalu
benda-benda berubah menjadi jism dan tidak lagi berupa akal?

7. Bagaimana bisa diyakini bahwa yang mengatur alam di bawah
rembulan adalah akal yang terakhir, ini tentu khurafat
syirkiyah.

. Pengaruh Filsafat Yunani terhadap Filsuf Muslim

Filsafat Yunani memiliki pengaruh yang besar pada
perkembangan ilmu pengetahuan dan filsafat dalam tradisi Islam.
Melalui 2 tokoh besar filsuf kaum muslimin yaitu Ibnu Sina, dan Al
Farabi telah menyelaraskan konsep-konsep filsafat yunani dengan
prinsip-prinsip Islam.

106, Ar-Raddu ‘Ala al-Manthigiyyin, Ibnu Taimiyah, hal. 143.

57



1. Bahwasanya alam itu gadim.

Sebagaimana telah lalu bahwa Al-Farabi dan Ibnu Sina
mengikuti teori Platinus yang menunjukan bahwa alam adalah
gadim. Karenanya menurut mereka bahwasanya perkara wujud
ada tiga, wajibul wujud (yang harus ada), mumkinul wujud (yang
mungkin ada), dan mustahil al-wujud (yang tidak mungkin ada).
Sampai pada titik ini maka tidak menimbulkan problem. Akan
tetapi mereka membagi wajibul wujud menjadi dua:

Wajib ada karena dzatnya sendiri (433 252 5l caals ) tanpa

ada sebab dari luar dirinya, dalam hal ini adalah Allah.
Wajib ada, akan tetapi dengan sebab yang lain «als)

(o) 255 41\, dan bukan dengan diri sendiri, dalam hal ini adalah
alam yang gadim.107

Mereka membagi wajibul wujud menjadi dua tidak lain
adalah untuk melegalkan adanya sebagian alam yang qadim
bersama qadimnya Allah.

. Allah tidak mengetahui kecuali diri-Nya adapun selainya

diri-Nya (makhluk hidup) maka Allah hanya mengetahui
secara global saja (kulliyyat), bukan secara terperinci per
individu.

Hal ini karena menurut mereka ilmu Allah sempurna
dengan kestatisan, sehingga Allah hanya memikirkan diri-Nya.
Jika Ia memikirkan benda-benda / makhluk secara individu
maka ilmu Allah akan mengalami perubahan seiring dengan
banyaknya aktifitas dan perubahan yang terjadi pada makhluk
yang begitu banyak dan silih berganti dengan berbagai
perubahan.

. Bahwasanya kenabian adalah perkara muktasab (bisa

diusahakan). Menurut mereka bahwa kenabian bukanlah
proses mendengar wahyu atau melihat malaikat secara hakiki.
Sebagaimana telah lalu bahwasanya menurut Al-Farabi
malaikat Jibril adalah Al-‘aql al-Fa’aal 108

A e 3%

58

107, Lihat, Atta’liqaat, Ibnu Sina, Hal. 168-169.
108 Syarah Agidah al-Wasithiyah, Dr. Firanda Andirja, jilid.1, hal. 298.



BAB 9
PENGARUH FILSAFAT YUNANI TERHADAP
AHLI KALAM (MU'TAZILAH DAN ASYA'IRAH)

A. Pengaruh Filsafat Yunani Terhadap Mu'tazilah
Di antara pengaruh teologi filsafat Yunani terhadap kaum

Mu'tazilah sebagai berikut ini :

1. Pertama: Mu'tazilah memandang bahwa Allah tidak memiliki
sifat dan tidak mengandung perkara yang berbilang -
sebagaimana teologi filsafat Yunani-. Karenanya Mu'tazilah
memandang jika Allah memiliki sifat yang juga azali
melazimkan bahwa Allah tidak esa dan melazimkan Allah
terdiri dari perkara yang berbilang, yaitu dzat dan sifat-sifat.
Danjika Allah terdiri dari dzat dan sifat-sifat maka Allah berarti
tersusun sehingga membutuhkan pihak luar yang menyusun-
Nya. Washil bin Atha berkata:

"Barang siapa yang menetapkan makna sifat yang qadim (selain dzat
Allah) maka ia telah menetapkan adanya 2 tuhan."109

Abul Hudzail Al-Allaaf berkata:
30 3m a2 30 2 55 5h p E5355 5 58 Lo Al

"Sesungquhnya Allah memiliki ilmu yang ilmu itu adalah Allah
sendiri, memiliki qudrah yang qudrah tersebut adalah Allah sendiri,

109, Sebagaimana dinukil oleh Asy-Syahrastani dalam al-Milal Wa an-Nihal (1/46),
menjelaskan bahwa akidah ini muncul setelah Washil bin Atha dan para pengikutnya
menelaah kitab-kitab filsafat Yunani.

59



memiliki kehidupan yang kehidupan itu adalah Allah sendiri, dan
memiliki pendengaran yang pendengaran itu adalah Allah sendiri.”110

Mu'tazilah berusaha mengembalikan seluruh sifat Allah
itulah dzat Allah sendiri, bukan perkara yang terbedakan dari
dzat. Hal ini tidak lain agar tetap menjaga keesaan Allah yang
dzat-Nya tidak mengandung pluralitas. Ini merupakan bentuk
terpengaruhnya mereka terhadap filsafat Yunani. Asy-

Syahristani berkata:
e 3 ) o B2 gl RV s S g A 56

%{Bi‘gj:\.}j o).\.mjzb ;/Uv\f ))\/ 24 S:L/‘;

"Abul Huzail al-Allaaf yaitu Guru terbesar Mu'tazilah menyepakati
kaum filsuf (Yunani) pada perkara bahwasanya Allah adalah berilmu
yang ilmunya adalah dzat-Nya, demikian juga Allah ber-qudrah yang
qudrah-Nya adalah dzat-Nya."

Demikian juga hal ini telah dinyatakan sebelumnya oleh
Abul Hasan Al-Asydéri, beliau berkata:

110 Sebagaimana dinukil oleh Abul Hasan al-Asyari di Maqalat al-Islamiyyin wa
Ikhtilaf al- Musholliin hlm. 188. Adapun Ibrahim an-Nazham (muridnya al-'Allaf)
mengungkapkan dengan cara yang lain meskipun hasilnya sama saja. Jika gurunya (al-
'Allaf) menetapkan sifat-sifat bagi Allah akan tetapi sifat-sifat tersebut adalah dzat Allah
sendiri, adapun An-Nazham menolak seluruh sifat. Ia berkata:

sl a5 a1 B 5 U35 Gass Ak s3all (A% 4513 B 5al5 U35 Gass Ak Jiadl Lhis a1l Sl lle 133 G

"Makna perkataanku, 'Allah alim (berilmu)', maksudnya adalah menetapkan
dzat-Nya dan menafikan kebodohan dari-Nya. Makna perkataanku, 'Allah maha kuasa',
adalah menetapkan dzat-Nya dan menafikan ketidakmampuan dari-Nya. Makna
perkataanku, 'Allah hidup' adalah menetapkan dzat-Nya dan menafikan kematian dari-
Nya”.

Jadi menurut An-Nazham bahwasanya sifat-sifat adalah untuk menetapkan dzat
Allah, bukan untuk menetapkan sifat-sifat itu, akan tetapi untuk menafikan lawan dari
sifat-sifat tersebut, bukan karena sifat-sifat tersebut berbeda-beda. (Lihat : Maqaalaat al-
Islaamiyyin, Abul Hasan al-Asyari hal 166-167.

60



i 3 6 ez o alsy elaz | 52 Jadal 4 ke \ag

32 5 A kdle Byl

"Dan Abul Huzail mengambil ini dari Aristoteles. Hal ini karena
Aristoteles dalam sebagian bukunya berkata, 'Tuhan adalah ilmu
seluruhnya, qudrah seluruhnya, kehidupan seluruhnya, pendengaran
seluruhnya, dan penglihatan seluruhnya'. Maka Abul Hudzail
memandang lafal ini bagus menurutnya maka ia berkata, 'llmunya
Allah adalah Allah itu sendiri, dan qudrah-Nya adalah Allah itu

sendiri'.

Namun tentu bukan berarti teologi Mu'tazilah sama
persis dengan filsafat Yunani, karena dari sisi lain tetap ada
perbedaan yaitu dari sisi -misalnya- ilmu Allah. Menurut
filsafat Yunani bahwa Allah adalah tidak pantas memikirkan
kecuali dzat-Nya sendiri, adapun mu'tazilah menetapkan Allah
berilmu, dan tentu ilmu Allah tersebut berkaitan dengan parsial
makhluk secara detail. Hanya saja Mu'tazilah mengatakan
bahwa ilmu Allah adalah dzat-Nya atau Allah berilmu dengan
dzat-Nya bukan dengan sifat yang terbedakan dengan dzat.

2. Kedua: Yang tidak ada adalah sesuatu yang ditetapkan di
dalam ketiadaan (saall @ 2.6 2 »00all). Hal ini karena
terpengaruh dengan pemikiran al-Hayuli menurut
Aristoteles. Maksud dari pernyataan ini adalah segala
sesuatu yang tidak ada (belum ada) pada hakikatnya telah
ada di ilmu Allah sebagai sesuatu yang
tertentu/teridentifikasi, yang kelak akan menjadi sesuatu di
alam wujud sesuai dengan yang diilmui Allah sebelumnya.

B. Pengaruh Filsafat Yunani Terhadap Asy’ariah

Pengaruh filsafat Yunani terhadap Asya'irah dapat
dilihat dalam banyak hal, diantaranya:

61



1. Pertama : Tuhan Harus Bersifat Statis

Yaitu tidak boleh bergerak sama sekali dan tidak
boleh mengalami perubahan. Hal ini sebagaimana
penjelasan Plato dan Aristoteles tentang Kausa Prima. Bagi
Asya'irah syarat Tuhan berdasarkan doktrin filsuf Yunani
tersebut meerupakan kebenarannya gath'i (absolut).

Akibat berpegang pada keyakinan ini maka Asya'irah
menolak seluruh sifat fi'liyah karena melazimkan adanya
perubahan pada Allah. Dalam menyikapi nash-nash yang
zahirnya adalah sifat fi'liyah maka Asya'irah menempuh 2
metode :

a. Menempuh metode at-Tafwidh (menyerahkan maknanya
kepada Allah).
b. Menempuh metode at-Ta'wil. Dalam metode at-Takwil juga
Asya'irah menempuh 2 cara pentakwilan:
- Pertama : Menafsirkannya dengan makna sifat dzatiyah
dari salah satu dari 7 sifat yang mereka tetapkan’!!.
- Kedua: Menafsirkan sifat tersebut dengan makhluk yang
diciptakan oleh Allah 112,

11, Asya'irah menetapkan 7 sifat saja dan semuanya adalah sifat dzatiyah. Yaitu
(1) hidup, (2) iradah (kehendak), (3) qudrah (kekuasaan), (4) ilmu, (5) mendengar, (6)
melihat, dan (7) berbicara. Salah satu metode takwil mereka terhadap sifat fi'liyah Allah
adalah dengan menafsirkannya dengan membawanya kepada salah satu dari 7 sifat
tersebut. Contoh :

- Menafsirkan sifat 4=l (menyayangi) dengan iradah (kehendak), yaitu
berkehendak untuk memberikan pahala.

- Menafsirkan sifat <xa3ll (marah) dengan iradah (kehendak) untuk memberi
hukuman.

- Menafsirkan sifat 4=l (cinta) dengan iradah (kehendak) untuk memberi
ganjaran/pahala. Atau mereka menafsirkan sifat cinta dengan sifat berbicara, yaitu
maksud dari cinta adalah Allah memuji.

- Menafsirkan sifat L=V (ridha) dengan iradatul indam (kehendak untuk
memberikan anugerah/karunia).

Dan perlu diingat bahwa sifat-sifat iradah tersebut adalah statis, sehingga tidak
berkaitan dengan waktu tertentu. Karenanya mereka menyatakan bahwa Allah sejak
zaman azali telah mencintai dan meridhai orang yang wafatnya dalam kondisi beriman
meskipun ketika ia masih dalam kondisi kafir semasa hidupnya. Sebagai contoh Khalid
bin Al-Walid, menurut mereka Allah sejak azali telah mencintai dan ridha kepada
Khalid bin Al-Walid (yang wafat dalam kondisi mukmin) meskipun ketika ia masih
menjadi panglima kaum musyrikin dan membunuhi para sahabat dalam perang Uhud.

112 Seperti :

Menafsirkan sifat 3 (mencipta) dengan sl makhluk (ciptaan) itu sendiri
bukan dengan perbuatan Allah mencipta, karena jika ditafsirkan dengan mencipta maka

62



- Demikian juga Asya’irah terpaksa menakwil sifat-sifat
dzatiyah fi'liyah menjadi sifat-sifat yang statis murni.?

2. Kedua : Tuhan tidak Memiliki Tujuan Tertentu

Hal ini dikarenakan jika Tuhan memiliki tujuan
tertentu maka Tuhan baru sempurna jika telah mencapai
tujuan tersebut. Hal ini sebagaimana yang dijelaskan oleh
para filsuf Yunani. Karenanya Aristoteles mengemukakan
teori Hayuli dimana sesuatu yang bergerak akan memiliki
kecenderungan mencari Shuroh (bentuk) yang sempurna,
sehingga gerakan-gerakan Hayuli tidaklah diatur oleh
Tuhan dan juga bukan tujuan Tuhan. Hal ini karena Tuhan
tidaklah memikirkan kecuali dirinya sendiri. Sebagaimana
juga Platinus mengemukakan teori sel¥! (=l
untuk menghindar dari “Tuhan bertujuan”, sehingga

|

curahan ilahi”

munculnya alam semesta hanyalah konsekuensi dari adanvya

Tuhan bukan tujuan tuhan.

proses mencipta Allah selalu berubah-ubah dan kontinu, karena setiap saat ada ciptaan
Allah yang baru. Oleh karena itu mereka menafsirkan sifat mencipta dengan makhluk
ciptaan-Nya. Menafsirkan &/35.\(istiwa') dengan (ioall e Ugil 4 Jlad (e 3 Alad
(suatu perbuatan yang Allah perbuat di 4rsy sehingga jadilah la beristiwa di atas arsy).
Akan tetapi maksud mereka dengan J= bukanlah sifat akan tetapi adalah &Y 4% (5 Jeé

Jsidl Jaay Jall (perbuatan yang terpisah dari dzat Allah, yaitu maknanya adalah
makhluk). [Lihat: Majmu' al-Fatawa, Ibnu Taimiyah (16/397)].

113 Seperti menafsirkan sifat sl “mendengar” dan =il “melihat” dengan sifat
Al ilmu. Hal ini karena mereka menyadari bahwa sifat melihat Allah secara dzahir
berkaitan dengan perkara-perkara yang dilihat (< »<wll) sementara yang dilihat adalah
makhluk yang mengalami perubahan-perubahan, dari tidak ada menjadi ada, dari satu
kondisi menjadi kondisi yang lain. Jika demikian maka sifat “melihat” Allah akan
bergantung dengan sesuatu yang berubah. Karenanya mau tidak mau mereka
menafsirkan sifat "melihat" dengan ilmu, sehingga makna “melihat" adalah 4 A=
&l ey "ilmu Allah tentang perkara-perkara yang terlihat".

Demikian juga halnya mereka (Asyairah) lakukan terhadap sifat "mendengar".
Karena "mendengar-nya Allah secara dzahir berkaitan dengan perkara-perkara yang
didengar (<l sewdll) sementara yang didengar adalah makhluk-makhluk yang selalu
mengalami perubahan maka mau tidak mau mereka menafsirkan sifat “mendengar”
dengan <le sewalls al-ll “jlmu Allah tentang perkara-perkara yang didengar”

Catatan: Dalam hal ini (sifat ilmu) yang lebih konsekuen adalah Falasifah, yaitu
mereka komitmen mempertahankan ke-statis-an Allah sehingga mereka mengatakan
bahwa ilmu Allah tidak terkait dengan makhluk, karenanya Allah hanya mengetahui
tentang dzat-Nya sendiri, dan tidak mengetahui tentang makhluk kecuali secara kulliy
Tentunya Falasifah lebih

|

63



64

Asyairah terpengaruh dengan “konsep teologi filsafat
Yunani” ini, akhirnya mereka juga menyatakan bahwa Allah
mencipta atau berbuat tanpa tujuan, karena jika Allah
mencipta atau berbuat dengan tujuan maka Allah belum
sempurna dan hanya bisa sempurna setelah mencapai
tujuan tersebut. Dari sini Asyairah menolak sifat "hikmah”
pada Allah. Menurut mereka Allah mencipta dan berbuat
tanpa tujuan sama sekali akan tetapi karena murni
kehendak.

Hal ini secara tegas dikatakan oleh para ulama
Asyirah, di antaranya Ar-Razi, ia berkata:

-
-

gl ol A sy s Juail 585 3l 5,4 Y

"Tidak boleh mengatakan bahwa perbuatan dan hukum Allah didasari
oleh alasan/tujuan tertentu."

Asy-Syahristani berkata:

Sl N5 el 5o I gls e o g gl sk
s 3 At b e sdape yaad e dalis sla v )N i
gy 08 il b AL 8 258 51 sals il ey ATy s
Lo Gz o B ale Jr o V5 il 34 32 Y6 el o e

"Mazhab golongan yang benar adalah bahwa Allah menciptakan alam
semesta, dengan segala jauhar-nya (inti/substansi), a'radh- nya (hal-
hal aksidental/kemudian), ragam dan jenis makhluknya, bukanlah
karena suatu alasan yang memotivasinya untuk berbuat. Sama saja
apakah alasan yang dianggap ada tersebut, bermanfaat bagi-Nya atau
tidak, karena la tidaklah membutuhkan manfaat apa pun ataupun
terancam dengan mudarat apa pun, atau pun alasan yang bermanfaat



bagi para makhluk, karena tidak ada motif yang mendasari perbuatan-
Nya. Yang benar adalah bahwa alasan segala sesuatu adalah
perbuatan-Nya, dan tiada alasan apa pun di balik perbuatan-Nya."114

. Ketiga: Menolak Ilmu Allah Yang Baru (23ial il ole)

Merupakan perkara yang diterima oleh akal sehat bahwa
ilmu tentang kondisi sesuatu yang belum terjadi (meski akan
terjadi) berbeda dengan ilmu tentang kondisi sesuatu yang telah
terjadi.

Demikianlah juga sifat ilmu Allah, bahwasanya Allah
sejak azali dengan ilmu lalu-Nya (Gl & ole) telah mengetahui
sesuatu yang akan terjadi (yang kondisinya belum wujud) tentu
berbeda dengan ilmu Allah tentang kondisi sesuatu tersebut
setelah terjadi (wujud). Akan tetapi perlu diingat: Ini tidak
melazimkan kejahilan bagi Allah, karena ilmu Allah yang baru
tentang sesuatu yang kondisinya telah terjadi tidak didahului
oleh kejahilan, akan tetapi didahului oleh ilmu Allah yang azali.
Yang tidak boleh adalah jika Allah tidak mengetahui sesuatu
yang akan terjadi kecuali setelah terjadi.

IImu yang baru tersebut memang harus baru karena ia
terkait dengan objek yang memang baru terjadi. Hal ini seperti
sifat melihat Allah, tidak mungkin kita mengatakan bahwa di
zaman azali Allah telah melihat si fulan, sementara si fulan baru
muncul dan diciptakan oleh Allah belakangan. Maka kita
katakan bahwa Allah baru melihat si fulan dalam kondisi terjadi
ketika si fulan telah tercipta. Akan tetapi Allah baru melihat si
fulan tidaklah berarti sebelumnya Allah tidak bisa melihat, akan
tetapi Allah sudah memiliki sifat melihat sejak azali akan tetapi
melihat si fulan baru ada pada Allah ketika si fulan telah wujud.

Demikian juga dengan sifat mendengar, bahwasanya
Allah baru mendengar pembicaraan kita sekarang setelah kita
membicarakannya. Karena jika kita mengatakan bahwa Allah
telah mendengar pembicaraan kita sejak azali berarti
pembicaraan kita pun telah terjadi sejak azali.

114 Nihayatul Igdam Fi Ilmil Kalam, Asyharistaani, hal. 397.

65



66

Karenanya tidak mungkin kita mengatakan bahwa Allah
sejak azali telah mengilmui si fulan -dalam kondisi telah wujud-
sementara ketika azali si fulan belum terwujudkan. Yang ada
hanyalah Allah telah mengetahui sejak azali bahwa si fulan
akan terwujudkan.

Asya'irah terpengaruh Falasifah yang menyatakan
bahwa Allah harus statis, sehingga mereka menolak ilmu Allah
yang baru berdasarkan munculnya makhluk. Mereka akhirnya
terpaksa menakwil dengan mengatakan bahwa ilmu Allah tidak
pernah berubah sejak azali, yang berubahlah hanyalah G
(keterkaitan) antara A=l (yang berilmu, yaitu Allah) dan asi=<ll
(objek yang diketahui, yaitu makhluk) bukan antara &= (ilmu
Allah) dan ast=ll (objek yang diketahui, yaitu makhluk). Dengan
demikian mereka tetap saja mengatakan bahwa ilmu Allah
tidak berubah.

Tentu ini adalah takwil yang tidak logis, kita bertanya
kepada mereka apakah at-Ta’alluq tersebut merupakan perkara
yang wujudi (benar-benar ada) ataukah hanya tinjauan dari sisi
yang lain? Jika benar-benar ada berarti tentu perubahan at-
Talluq tersebut benar-benar ada dan berarti Allah mengalami
perubahan. Tentu jika maklumat (objek yang diketahui)
bertambah maka ilmu juga bertambah. Adapun menyatakan
bahwa perubahan dan pertambahan maklumat tidak merubah
ilmu tentang maklumat tersebut maka ini tidak masuk akal.

Jika mereka menyatakan bahwa hanya ditinjau dari
sudut pandang yang berbeda maka seharusnya tidak terjadi
perubahan. Kalau tidak terjadi perubahan berarti ilmu Allah
juga tidak berubah, berarti melazimkan ilmu Allah akan sesuatu
yang kondisinya belum terjadi sama dengan ilmu Allah akan
sesuatu dalam kondisi telah terjadi. Tentu ini tidak logis, dan
ketidaklogisan ini diakui oleh Falasifah (yang diagungkan oleh
kaum Asya'irah).



4. Keempat: Teori al-Jauhar al-Fard (bagian terkecil yang tidak
terbagi lagi)

Sebagaimana telah lalu bahwa Democritus (460 - 370 SM)
berpendapat bahwa asal alam kembali kepada atom-atom
terkecil yang sangat banyak, azali dan abadi’®.

Teori inipun diikuti oleh para Mutakallimin baik di
kalangan = Mu'tazilah  maupun  Asyairah. Mereka
menamakannya dengan al-Jauhar al-Fard 3,211 5231, Pertama kali

yang memunculkan teori ini dari kalangan Ahlul kalam adalah
Abul Huzail al-Alla al-Mu'tazili. Beliau berkata:

—

9J>ML9>§«L~.>\HUAML4JJ=~)%W& (o% ‘z:‘r';‘d‘“

m,wfsdwﬂsffvyujwwﬂ* NP b ah s

”’j«cwbu\joﬂc«uu\l}ﬁb \ JJ};\XSQ

“Sesungquhnya jism bisa Allah pisah-pisahkan dan Allah batalkan
susunannya hingga jadilah partikel yang tidak bisa terbagi lagi.
Adapun partikel tersebut tidak ada panjangnya, tidak ada lebarnya,
serta tidak ada dalamnya, tidak tersusun dan tidak terpisah. Dan bisa
bergabung (setelah itu) dengan yang lainnya atau terpisah dari yang
lainnya" Banyak dari ahlul kalam yang mengikuti al-Allaf baik dari
kalangan Mu'tazilah''® maupun Asyairah!?’.

15, Menurut Democritus bahwasanya akal dan jiwa adalah kesatuan yang
menggerakan atom- atom tersebut.(An-Nafs, Aristoteles, hlm. 9-10 dan him. 20)

116 . Adapun Ibrahim An-Nazam al-Mu'tazili maka ia menyelisihi teori ini.
Menurut beliau tidak ada suatu partikel pun kecuali tetap bisa dibagi dua, hingga tak
berpenghujung. la berkata:

"Tidak ada suatu bagian kecuali ada bagiannya lagi, tidak ada suatu parsial
kecuali ada parsialnya lagi, tidak ada setengah kecuali ia juga ada setengahnya.
Sesungguhnya setiap bagian bisa dibagi selamanya dan tidak ada ujungnya untuk
dibagi." (Maqalat al-Islaamiyin, al-Asyari hlm. 318). Pendapat An-Nazham ini pun mirip
dengan pendapat sebagian filsuf Yunani (yaitu Aristoteles). Hanya saja menurut
Aristoteles sesuatu bagian akan terus bisa dibagi -secara potensi- (35i), adapun secara
kenyataannya (J=4l) akan ada penghujungnya (Magaalat al-Islaamiyin him. 318).

117, Asyairah yang mengikuti al-Allaaf di antaranya al-Baqilaani, al-Isfirayiniy, al-
Baghdadi, al- Juwaini, al-Lagani, dan As-Sanusi. Namun sebagian Asyairah bersikap
ragu antara menetapkan teori al-Jauhar al-Fard . Pertama: Al-Ghazali (450 - 505 H). Al-
Ghazali menolak al-Jauhar al-Fard dalam kitabnya Maqashid al-Falasifah hlm. 156 akan

67



Berikut ini sifat-sifat al-Jauhar :
a. Pertama: Ber-tahayyuz ;= (menempati ruangan)'® atau

bisa ditunjuk!?, ini merupakan sifat terpenting jauhar?.

b. Kedua: Jika al-Jauhar sudah mengambil space (sesuai
ukurannya) maka tidak boleh al-Jauhar yang lain yang
menempati space yang sama, karena space tersebut telah
disibukkan oleh al-Jauhar yang pertama.

c. Ketiga: Al-Jauhar tersebut tidak memiliki ukuran, yaitu
tidak ada panjangnya, lebarnya, dan dalamnya. Ini adalah
pendapat al Allaaf dan al-Juwaini. Al-Jauhar dianggap
seperti titik dalam ilmu matematika dan fisika, yang
merupakan sesuatu yang tidak bisa dibagi lagi dan tidak
memiliki ukuran. Adapun jika telah memiliki ukuran maka
jadilah garis.

d. Keempat: Al-Jauhar al-Mufrad semuanya sama, yaitu semua
makhluk tersusun dari Al-Jauhar al-Mufrad yang sama.
Yang menjadikan makhluk-makhluk bisa berbeda-beda
adalah sifat-sifatnya ((=lo= 91121,

tetapi dalam kitabnya al-Iqtishad fi al-I'tiqad hlm. 24 serta di Thya Ulum ad-Din (1/185)
beliau menetapkan teori al-Jauhar al-Fard. Kedua: Al-Amidi (551 - 631 H). Dalam
kitabnya Abkaar al-Afkaar beliau membela teori al- Jauhar al-Fard, namun pada kitab
beliau Ghaayatul Maraam fi {lmi al-Kalaam hlm. 16 beliau menolak teori al-Jauhar al-
Fard. Ketiga: Ar-Razi (wafat 606 H). Dalam kitabnya Maalim Ushuul ad-Diin beliau
mengakui teori al-Jauhar al-Fard, akan tetapi di dalam kebanyakan kitabnya beliau
mengingkari teori tersebut. Seperti kitab: Al-Arbatn Fi Ushuul ad-Diin, al-Mathaalib al-
Aaliyah, dan Muhasshal Afkaar al-Mutagaddimin wa al-Mutaakhirin.

118, Al-Baqillani berkata:

#1353 & gl ulle U5 Sz 5

" Jika Allah boleh merupakan jism (tersusun) maka tentu wajib bagi-Nya untuk menempati
ruang/bervolume." (At-Tamhid hlm. 191)

Al-Juwaini berkata:

s s 1 o2 4 Had Sl 5l ol 0 Akl Aaaidl

"Al-Jauhar adalah sesuatu yang menyibukkan space atau yang berspasi/bertempat....al-
hayyiz/space merupakan sesuatu untuk mengungkapkan sisi atau arah." (Asy-Syamil fi Ushuul
ad-Diin hlm. 142).

119 Jadi menurut mereka al-Jauhar jika bisa menerima pembagian maka ia adalah
jism. Adapun jika tidak bisa dibagi lagi maka dia adalah al-Jauhar al-Fard (atom). Lihat
pernyataan Al-Farabi di al-Huruf hlm. 100 (tahqiq Muhsin Mahdi).

120, Ini melazimkan bahwa jauhar membutuhkan tempat/ruang karena ia ber-
tahayyuz- dan bisa ditunjuk.

121 Ini adalah pendapat sebagian Mu'tazilah, mayoritas Asyairah dan Maturidiah.
Namun banyak dari Ahlul Kalam yang mengingkari hal ini dan menyatakan
bahwasanya jauhar-Jauhar bisa jadi sama dan bisa jadi berbeda sebagaimana yang

68



e. Kelima: Al-Jauhar tidak mungkin kosong dari sifat-sifat

(sene)
*hkkk

dinyatakan oleh sebagian Mu'tazilah Baghdad. (Lihat: Al-Masaail fi al-Khilaaf, An-
Naisaaburi hlm. 29).

12 Ini merupakan kesepakatan Asyairah. Adapun sebagian ahlul kalam
berpendapat bahwa bisa saja al-Jauhar kosong dari sifat atau sebagian sifat. (Lihat, At-
Tashawwur adz-Dzarriy Fi al-Fikri al-Falsafi al-Islami, Dr. Mina Abu Zaid, 197-198).

69



BAB 10
KENYATAAN PAHIT AQIDAH ASY’ARIYAH

Ada beberapa kenyataan pahit yang harus diterima oleh
Asya’irah dengan sebab akidah yang mereka tetapkan sendiri. Di
antara kenyataan pahit tersebut adalah:

A. Asy’ariyah Mengakui Bahwa Aqidah Mereka Bukan Aqidah
Salaf dan Mengakui Bahwa Jalan Salaf Lebih Selamat
Asya’irah  dalam  perkataannya sendiri mengakui
bahwasannya akidah mereka bukanlah akidah Salaf dan mengakui
bahwa aqidah salaf adalah jalan aman dan keselamatan. Diantara
bukti akan hal ini :
1. Pengakuan sebagian ulama Asya’irah bahwa madzhab
mereka tidak sama dengan madzhab salaf.
Ungkapan mereka yang masyhur:

rgob (JJJA.\ Lakss GLLJ;_:J\ i)

"Sesungguhnya mazhab salaf lebih selamat, meskipun mazhab Khalaf
(orang-orang belakangan) lebih tahu."123

Ibnul ‘arabi Al-Maliki (wafat 543 H) berkata:
Qa6 2 ol e Bl 158 85330 o 5l 6 Sl T
<

30 J6 Ay gxd 45l g esas B BT dems ol g 3l
Uz a8l iy A

123, Maugqif Ibnu Taimiyyah Min al-Asya’irah, Ibnu Taimiyah, (2/756).

70



“Adapun yang menyatakan bahwa tangan adalah qudrah (kuasa),
mereka adalah sekelompok dari Ahlu Sunnah... dan Imam Malik U
menyatakan bahwa dirinya tidaklah men-takwil. Dan madzhab Imam
Malik [, bahwa seluruh hadits sifat diketahui maknanya. Oleh
karenanya beliau berkata ketika menjawab seseorang yang bertanya
kepadanya dengan menyatakan, istiwa’ itu diketahui (maknanya),
adapun kaifiatnya tidaklah diketahui.”

Ibnul *Arabi adalah ulama yang bermadzhab figih Maliki
dan dalam Agidah menganut teologi Asy’ari. Meskipun ia
mengklaim bahwa men-ta’'wil makna tangan Allah menjadi
kuasa Allah adalah madzhab Ahlu Sunnah, akan tetapi ia tetap
mengakui bahwa Imam Malik [ tidaklah men-takwil, bahkan ia
menyatakan bahwa Imam Malik rahimahullah mengakui
bahwa seluruh hadits sifat itu adalah diketahui maknanya dan
imam Malik [ tidaklah bermadzhab at-tafwidh.

Al-Qurthubi (wafat 671 H) ketika membahas sifat isti'wa
berkata:

(3 G 0 0580 5 355 215y 2 g Ly ey dlLs i
Rl A s 63553 (Ul stig 5l e 5 ) sl
deu‘ 48 Cap 18] il 5 f-w GeedB) 5 2SN T3 i
LI e S e Yl sl mew\;«é\f
stz ol wdl 2 U e E 5 A B s i35 5
.é»jiibﬁﬁwaﬁz s\a@ﬁﬁ;\&e&xe 3 a5 aDeSie
G Ok Y e s 05 L) 56385 ARl 5518
u&«ufdhufgu«»@uuuﬁbawgu 35, & 4ikig Y,

PSRN ‘ufc&cj"‘«\d J\\,A..J\J«.\,\J)wrlj

e\ g

71



e 14 e a8 s g 060 el Al 34
30y 3542 asVp il 3 g s ez Al Qs 6

"Ini adalah pembahasan seputar istiwa'-nya Allah, yang sudah sering
diperbincangkan oleh para ulama. Saya telah menyebutkan 14
pendapat mereka dalam karya saya, Al-Asna fi Syarh Asma'illaah al-
Husan wa Shifaatih al-Ulaa. Mayoritas dari ulama terdahulu dan
kontemporer, berpendapat bahwa jika Tuhan tidak boleh disifati
dengan jihah dan tahayyuz, maka konsekuensinya -menurut mayoritas
ulama terdahulu dan para tokoh ulama kontemporer- adalah bahwa
Allah (1 tidaklah berada di jihah fauq (arahan atas), karena keberadaan
Allah pada jihah tertentu, berkonsekuensi bahwa Allah berada di
tempat atau hayyiz (area) tertentu, dan berikutnya mengharuskan
adanya sifat harakah (gerakan) atau sukun (diam) bagi Allah, serta
adanya perubahan dan keterbaharuan pada Allah 0. Demikianlah
pendapat para ahli kalam. Adapun para Salaf generasi awal [, mereka
tidaklah menyatakan peniadaan jihah dari Allah [, bahkan mereka
tidak pernah membicarakan hal tersebut. Akan tetapi sebaliknya,
mereka dan keumuman umat Islam, justru menetapkan jihah (arah
atas) bagi Allah [, sebagaimana yang termaktub dalam Al-Qur'an
dan hadits-hadits Rasulullah . Dan tidak seorang pun dari para Salaf
Shalih yang mengingkari bahwasanya Allah ber-istiwa' di atas Arsy-
Nya secara hakiki. Arsy dikaitkan secara khusus dengan istiwa’-nya
Allah 1, karena Arsy adalah makhluk-Nya yang paling besar.Hanya
saja, para Salaf menyatakan bahwa mereka tidak mengetahui kaifiat
istiwa'-Nya tersebut, karena hakikatnya memang tidak diketahui.
Imam Malik berkata, "Istiwa' itu diketahui (maknanya sesuai Bahasa
Arab), sedangkan kaifiatnya tidaklah diketahui, dan bertanya-tanya
tentang kaifiat tersebut adalah kebid'ahan." 124

72

124 Tafsir al-Qurtubi, Imam Alqurthubi, (7/219-220)



Abu Abdullah Al-Qurthubi, seorang ahli tafsir tersohor,
merupakan salah satu ulama yang terpengaruh akidah
Asya'irah. Bahkan beliau menyatakan lebih memilih pendapat
bahwa Allah tidak di atas. Meskipun demikian, beliau
mengakui bahwa para Salaf telah sepakat untuk menetapkan
Allah di atas.

Dua nukilan di atas sangat spesial, karena kedua ulama
besar tersebut mengakui bahwa mazhab Salaf bukanlah tafwidh,
melainkan meyakini dan memahami makna nash sifat secara
zahir.

Dan sebelum Ibnul 'Arabi dan Al-Qurthubi ternyata al-
Ghazali (wafat 505 H) juga mengakui bahwa akidah as-Salaf
adalah meyakini Allah di atas.

Berikut penukilan dari Al-Ghazali, beliau berkata:

s 4 ¢ .
Ol a3 o Ggigedlls sy 0 e bl 1yaisly o Jopldl 058 302
éJU\dé@&\ﬁ\;&“\&duﬁ\):&L\Jﬂsl...ﬁw\l\\m\&
Voasly 808 A ) Joead e 0l Vil Joky 558 1e#
50l i s 08 LS, Tl oYy el s Silu o
La\ﬁkc.\m,j\juwd\iﬁrx Qu)\ﬁgu\ba\ﬂgl A 3 b
s gl o b T Uy sne 5l Jo ) o o Vs
sl oF ) e Lo ggmdl 3] s el il ) e s
s e O o Ao i) ool ast sy Beny o0 Y B 0 s
Sl 6 S Y e ek V0T s A saale lalias 3 00 s O

05 S5

" Pembahasan tentang aturan/undang-undang takwil...

73



74

Mereka juga telah sepakat bahwasanya bolehnya mentakwil dibangun
di atas adanya dalil yang menunjukkan akan mustahilnya makna
zahir...

Ketika seorang Hanbali berkata: Tidak ada dalil yang menunjukkan
mustahilnya Allah berada di arah atas', dan seorang Asy'ari akan
berkata: "Tidak ada dalil akan mustahilnya Allah dilihat", maka
seakan-akan masing-masing tidak terima apa yang disebutkan oleh
lawan (yang memandang mustahil Allah di atas dan mustahil Allah
dilihat -pen) dan memandang bahwa argumentasi yang disebutkan
lawan bukanlah dalil yang kuat.

Apapun yang terjadi maka janganlah setiap kelompok mengkafirkan
lawannya karena melihat lawannya salah dalam berarqumentasi.
Memang benar boleh baginya untuk menamakan lawannya "sesat"
atau "mubtadi".

Adapun dinamakan sesat karena menurutnya lawannya tersebut telah
tersesat dari jalan (yang benar). Adapun boleh dinamakan mubtadi'
karena lawannya telah mengada-ngadakan suatu pendapat yang tidak
dikenal bahwa para As-Salaf As-Shalih pernah mengucapkannya.
Karena yang masyhur di kalangan salaf bahwasanya Allah dilihat.
Maka perkataan seseorang bahwasannya Allah tidak dilihat adalah
bid'ah. Dan pernyataan mentakwil ru'yah (Allah dilihat) juga bid'ah.
Bahkan meskipun menurut lawan bahwasanya makna "melihat Allah"
adalah "melihatnya Allah dengan hati (bukan dengan mata-pen)"
maka hendaknya ia tidak menampakkan pendapatnya tersebut dan
menyebut pendapatnya tersebut karena para salaf tidak menyebutnya.”

Shdy aldl e s o gl bl : 1add 14 1ie a8
ool Y sl Yy e ¥y Jlall S o Sl 3l o s

A e npple el gy U3 3 e s el o led 0l

"akan tetapi ketika itu maka seorang hanbali akan berkata:
‘menetapkan Allah diatas merupakan perkara yang masyhur di
kalangan para as-Salaf. Tidak seorang pun dari mereka yang
menyatakan bahwa 'Pencipta alam tidak bersambung dengan alam
dan tidak juga terpisah, tidak di dalam alam dan tidak juga di luar alam,



enam arah seluruhnya kosong dari Allah, .... Ini adalah perkataan
bid'ah, karena bid'ah yang tidak diriwayatkan dari para as-Salaf."

Lihatlah bagaimana Al-Ghazali mengakui bahwa para as-
salaf ash-shalih dahulu semuanya menyatakan dengan zahir
dalil bahwasannya Allah di atas. Tidak seorang pun dari mereka
yang menyatakan dengan pernyataan Asy’airah bahwasannya
Allah tidak di dalam alam dan tidak juga di luar alam, Allah
tidak bersambung dengan alam dan tidak juga terpisah alam,
arah atas bagi Allah sama saja dengan arah bawah bagi Allah...

Madzhab As-salaf As-shalih (mengikuti) zahir ayat tanpa
mentakwil, tanpa mengetahui bagaimananya) ternyata juga
diakui oleh Ibnu Hajar (1. Beliau berkata:

P

>wa\war«s-:}@~U‘ij
yé\f@{q&\&&@ﬂ,@my 25331 ally o152
R IV e 5]

ju o r_%,v/dj 5;-}3\ J}f\f t{u\

"Al-baihaqi berkata: ‘Diantara mereka ada yang menyatakan bahwa
‘mata’ adalah sifat dzat -sebagaimana telah lalu tentang sifat wajah-,
Di antara mereka ada yang menyatakan bahwa yang dimaksud dengan
‘mata’ adalah melihat. Berdasarkan ini maka firman Allah e g<sily
¢ ‘Dan supaya kamu (Musa) diasuh diatas mata-ku’ (QS. Thaha:
39) maksudnya adalah s sloa O yaitu ‘agar engkau dalam
penglihatan-Ku’... Dan Al-Baihaqi condong menguatkan pendapat
yang pertama (yaitu mata adalah sifat dzat Allah-pen) karena itu
adalah madzhab salaf.”

Ibnu Hajar rahimahullah juga berkata:

2355 48 34N 7 \AQM\VL@J;JJM\M\VLP@U@
N5 sy s S Y6 s, 35 2015 J)J‘H) el o

75



76

J6 35 35 2,2 5 JiE 0 6,25 5 A s VY ol
AN L (o 4 dad) CR3 54 158 { )

" Asy-Syaikh Syihabuddin As-Sahrawardi dalam kitabnya Al-"Aqidah
berkata: "Allah telah mengabarkan di Al-Qur’an dan telah valid dari
Rasulullah sifat-sifat al-istiwaa’, nuzul, jiwa, tangan, dan mata. Maka
tidak boleh diotak-atik sifat-sifat tersebut dengan mentasybih
(menyerupakan dengan sifat makhluk) atau dengan menta’thil
(menolak), karena kalau bukan pengkhabaran dari Allah dan Rasul-
Nya tentu tidak ada akal yang berani untuk mengitari pembahasan
terlarang tersebut.’

Perhatikanlah 2 penukilan Ibnu Hajar aba di atas, beliau
menukil tanpa mengingkari dengan menjelaskan hakikat
akidah para salaf yaitu mengimani sifat wajah dan mata sebagai
sifat dzatiyah Allah dengan tidak menolaknya dan tidak
mentasybihnya. Ini adalah pengakuan yang jelas dari Ibnu
Hajar bahwa akidah salaf adalah menetapkan sifat-sifat Allah
tanpa mentasybih dan tanpa mentakwil. Sebagaimana kita
ketahui Ibnu Hajar terpengaruh dengan akidah Asya'irah, akan
tetapi ketika membahas sifat mata Allah maka beliau
menjelaskan tentang hakikat mazhab Salaf.

. Kedua : Sebagian Ulama Asya'irah Salah Paham dan

Menyangka Bahwa Mazhab as-Salaf adalah at-tafwidh.

Al-Juwaini mengakui bahwasanya mentakwil sifat-sifat
Allah bukanlah akidah salaf, bahkan ia pun mengakui bahwa
akidah salaf adalah berdasarkan zahir dari ayat-ayat sifat
(meskipun ia menyangka bahwa akidah salaf adalah at-tafwidh).
Al-Juwaini berkata:



SV ells Al Ll cpme ol alylall oda 3oLl Al cilis
oy Juslel) e GUSOYI Ll uiwsjd@\y@uj S

s ) ) Ll 8, Lo e o ol

"Bervariasi metode para ulama dalam menyikapi zahir ayat-ayat sifat
ini. Sebagian mereka memandang untuk mentakwilnya dan komitmen
untuk mentakwil ayat-ayat maupun hadis-hadits yang shahih.
Sementara para imam salaf berpendapat untuk meninggalkan takuwil
dan menjalankan zahir ayat dan hadits sesuai dengan sumbernya serta
mentafwidh (menyerahkan) maknanya kepada Allah." 12>

Ungkapan ini menunjukkan bahwa mereka mengakui
bahwa mazhab takwil mereka bukanlah mazhab As-Salaf
bahwa mereka menyangka bahwa mazhab as-Salaf adalah at-
tafwidh, itu pun tetap menunjukkan bahwa mereka bukanlah
mazhab as-Salaf.

Orang-orang Asya'irah mengatakan demikian karena
menyangka bahwasanya para salaf melakukan tafwidh, 12
sedangkan mereka khalaf melakukan takwil. Sebagian mereka
menyangka bahwasanya para salaf dahulu sibuk berjihad dan
yang lainnya sehingga mereka tidak berdalam- dalam dalam
takwil, akibatnya mereka menyangka bahwasanya mereka lebih
mengerti tentang takwil ayat-ayat sifat. Akan tetapi yang benar
adalah para salaf tidak melakukan tafwidh.1?”

3. Ketiga: Sikap Sebagian Mereka yang Mencela Akidah as-
Salaf yang dinukil dengan Sanad
Hal ini seperti celaan ar-Razi terhadap kitab at-Tauhid
karya Ibnu Khuzaimah, di mana ia menamakannya dengan
kitab Syirik.

125, Ar-Risalah an-Nazhamiyah, Imam Aljuwainiy, hal. 21

126, Tafwidh adalah menetapkan lafal tanpa menetapkan maknanya.

127, Hal ini penting untuk diketahui agar kita semakin yakin bahwasannya akidah
Ahlus Sunnah yang benar bukanlah akidah ibnu Taimiyah, akan tetapi akidah yang kita
perjuangkan adalah akidah dari para salafush shalafusshaleh.

77



Penisbatan kepada akidah salaf adalah penisbahan yang
sangat mulia dan memiliki konsekuensi. Lihatlah orang-orang
Asya'irah, sampai saat ini mereka tidak berani mengatakan
bahwasanya akidah mereka adalah akidah salaf, karena jika
mereka berani mengatakan demikian maka mereka mau tidak
mau harus mengeluarkan dalil salaf atas akidah mereka, namun
mereka tentu tidak akan dapatkan.

Berbeda dengan akidah Ahlus Sunnah yang memiliki
banyak dalil dari para salaf, sahabat, tabi'in, dan bahkan para
ulama terdahulu. Oleh karena itu, inilah kenyataan pahit akidah
Asya'irah, bahwasanya mereka menyelisihi akidah para salaf.
Sebagian mereka tetap nekat menyatakan bahwa akidah mereka
adalah akidah salaf, namun jika diminta bukti maka mereka
tidak berkutik.

Abul hasan al-asy’ari dalam kitabnya Al-Ibanah 'an
Ushul ad-Diyanah?® berkata dalam pasal penjelasan tentang
perkataan Ahlul Haq dan Ahlus Sunnah:

a3l 5 el 5 s 5 06 6 Js G
il Js 558 o B Saleyy oy o 6550 w52,
y,;u/m\,mmx & ¢ ):,durm,y e i,wm

5 AT e gl Dok 36 Gy Gl A 355 ead Ky

N
z\\

-*wji-«- /@-b«i:-):@))i@:-)«m}@ Juo-u;-\w.;

“Apabila ada yang berkata kepada kami: 'Kalian telah mengingkari
akidah Muktazilah, Qadariyah, Jahmiyah, Al-Hururiyah (khawarij),
Rafidhah, dan Murji'ah, maka kenalkanlah kepada kami apa akidah
kalian, dan sebutkanlah agama yang kalian yakini tersebut'. Maka
dikatakan kepadanya: 'Adapun perkataan kami, keyakinan kami,

128, Buku ini di antara buku-buku terakhir yang ditulis oleh Abul Hasan Al-
Asy’ari, dan penisbahan buku ini benar karena dinukil oleh Ibnu Asakir dalam kitabnya
Tabyin Kadzib Al-Muftari. Akan tetapi orang-orang Asy’ariyah mengingkari buku ini.

78



agama kami adalah berpegang tequh dengan Kitab Rabb kami, dan
sunnah nabi kami Muhammad * #dan apa yang diriwayatkan dari
para sahabat yang mulia, para tabiin, dan para imam-imam hadits, dan
kami berpegang tequh dengan akidah mereka, dan kami berakidah
dengan apa yang dikatakan oleh Abu Abdillah Ahmad bin Hanbal -
semoga Allah muliakan wajahnya, mengangkat derajatnya dan
memperbesar pahalanya.”?2

Inilah perkataan Abul Hasan Al-Asy'ari yang dimana
menunjukkan bahwasanya beliau berusaha kembali kepada
akidah salaf, dan berusaha untuk mengikuti pendapat Imam
Ahmad bin Hanbal.

Ibnu Taimiyah berkata:

/i/

Al JB 155l Gl gl el I35 a elidl JaT Slae O LS

"Maka dimaklumi bahwasannya syi’ar Ahlul Bid'ah adalah
meninggalkan “mengikuti para salaf” karenanya Al-Imam Ahmad
berkata ... “pokok-pokok As-Sunnah di sisi kami adalah beregang
dengan pijakan para sahabat Nabi [] 130

129 Al-Ibanah, Imam Abul Hasan Asy Ariy. hlm. 20
130, Majmu al-Fatawa, Ibnu Taimiyah (4/155)

79



Asy’ariyah mengakui bahwa

akidah mereka bukan akidah
salaf

/ Sebagian ulama Asy’irah \

Sebagian ulama

Sikap sebagian
salah paham dan menyangka

Asy’ariyah mereka yang
mengakui bahwa madzhab As-Salaf mencela akidah
bahwa adalah At-Tafwidh. Itu pun As-Salaf yang
madzhab mereka tidak memilih men- dinukil dengan
mereka tidak tafwidh, tapi mereka lebih sanad.

sama dengan
madzhab salaf
Di antaranya:

memilih untuk mentakwil
(meskipun mereka
membolehkan At-Tafwidh).

\ /

Seperti celaan Ar-
| Razi terhadap
kitab At-Tauhid

Al-Juwaini mengakui karya Ibnu
Al-Qurthubi bahwa madzhab takwil Khuzaimah,
mereka bukanlah madzhab dimana ia
As-Salaf. menamakannya
dengan kitab
syirik.

Maliki

B. Aqidah Asy’ariyah Murni dibangun di Atas Akal
Di antara kenyataan pahit akidah Asy’ariyah adalah akidah
mereka murni dibangun di atas akal, adapun pendalilan dalam Al-
Qur’an dan As-Sunnah hanya sekedar penguat saja. Oleh karnanya
mereka memiliki kaidah yang mereka namakan dengan : i &3

“undang-undang universal”:

¥ e b
“Mendahulukan akal daripada dalil.”
Hal ini disebutkan oleh Ar-Razi dalam beberapa bukunya

diantaranya Asaas at-Taqdis’¥!. Berbeda dengan akidah Ahlus
Sunnah yang mendahulukan dalil dari pada akal, dan akal tunduk

131, Lihat Asas at-Taqdis hlm. 220-221, pasal 32.

80



kepada dalil. Dan ketahuilah bahwasannya kaidah mereka ini
merupakan warisan dari Muktazilah. Oleh karenanya kaidah
"Mendahulukan akal daripada dalil” juga dibahas oleh Al-Qadhi
Abdul Jabbar, seorang tokoh Muktazilah dalam kitabnya Syarah
Al-Ushul Al-Khamsah, di dalam kitab tersebut dia menjelaskan
bahwasanya jika akal bertentangan dengan dalil maka akal di
dahulukan daripada dalil.

Ar-Razi dalam kitabnya Ma'alim Ushul Ad-Diin
menyebutkan 10 perkara yang menjelaskan tentang dalil-dalil Al-
Quran dan Sunnah, dan dia mengatakan bahwa dalil-dalil tersebut
hanya memberikan faedah persangkaan dan bukan keyakikan.
Maka setelah itu dia berkata:

oot 8 0 el i o e el N of 4B Vs i L

Cu\

"Dan apabila perkara ini tetap (bahwasanya dalil-dalil Al-Quran dan
Sunnah penunjukannya hanya persangkaan) maka tampak jelas
bahwasanya  dalil-dalil naql (Al-Quran dan Sunnah) hanyalah
persangkaan, adapun dalil-dalil akal itu adalah yang pasti, dan yang
persangkaan tidak dapat melawan yang pasti.”132

Di sini Ar-Razi menjelaskan bahwa dalil-dalil Al-Quran dan
As-Sunnah tidak boleh dilawan dengan akal, karena akal adalah
sesuatu yang pasti, sehingga mereka mendahulukan akal daripada
dalil.

Selain itu, Ar-Razi juga berkata dalam kitabnya Nihayatul 'Uqul:

kil Bl 3 AU 2 Y AN GlisSi £

132, Ma’lim Ushuluddin, Fakhruddin Arrazi, hal.25

81



“Maka kesimpulan dari apa yang kami sebutkan, bahwasanya dalil-dalil
nagl (Al-Quran dan Sunnah) tidak boleh dijadikan pegangan dalam
masalah akidah.”133

Bahkan Al-Amidi dalam kitabnya Abkarul Afkar mengkritik

orang yang berdalil dengan Al-Quran dan Sunnah dalam
menetapkan sifat-sifat mendengar dan melihat. Al-Amidi berkata:

Y e 2 g A GBS 3 Sl ks A
G0 G A2y il B 2

Gl B ol o

8=

“Dan terkadang sebagian sahabat (Asy’ariyah) merasa tenang atau
nyaman ketika menetapkan sifat mendengar dan melihat Allah dengan
zahirnya dalil-dalil yang datang dalam Al-Quran dan Sunnah... padahal
dalil-dalil tersebut tidak memberikan keyakinan, dan tidak bisa bakalan
keluar dari status persangkaan dan dugaan. Maka berpegang tequh pada
dalil yang seperti ini dalam menetapkan sifat-sifat nafsiyah serta perkara
yang dituntut untuk diyakini maka tidak boleh.”134

Lihatlah bagaimana Al-Amidi mengkritik orang yang
berdalil dengan Al-Quran dan Sunnah, tidak lain hal itu dia
lakukan karena menganggap Al-Quran hanya persangkaan,
adapun akal adalah sesuatu yang pasti. Bahkan menjadikan dalil
Al-Qur'an dan As-Sunnah sebagai landasan dalam pembahasan
ilahiyaat (ketuhanan) menurut mereka adalah kekufuran.
As-Sanusi [ berkata:

82

133, Nihayatul “Uqul, Imam Arrazi, hal.331-333.
134 Abkarul Afkar Fi Ushul ad-Din, Al-Amidi, (1/320).



3 6 CAl e Gy £y sSU 51 5 me 1) 155 5 0 o 5 e
e alb s ety a5 Laily LBl Y] G Y o ol

Bl o lazel

“Dan adapun siapa yang menyangka bahwa jalan untuk mengenal al-haq
dimulai dengan al-Kitab dan As-Sunnah, sementara selain keduanya
adalah haram, maka bantahan terhadapnya adalah argumentasi keduanya
(Al-Kitab dan As-Sunnah) tidak bisa diketahul kecuali dengan an-Nazhar
al-"Aqliy (pengamatan dengan akal). Selain itu juga pada Al-Qur'an dan
As-Sunnah ada lafal-lafal zahir dimana siapa yang meyakininya sesuai
zahirnya maka telah kafir.”13>

As-Sanusi juga berkata:

tzlly LS alels 555 oY) olie 3 IZAN Lol i S 1,2

"W\’\UWUA&\»J&MJ@y

"Dasar-dasar kekufuran ada 6... yang keenam adalah; dalam pokok-pokok
akidah berpegang kepada sekedar zahir-zahir lafal-lafal di Al-Qur'an dan
As-Sunnah tanpa memperinci antara yang zahirnya mustahil dengan
yang zahirnya tidak mustahil.”136

Inilah kenyataan pahit dari akidah Asy’ariyah bahwasanya
akidah mereka murni dibangun di atas akal. Adapun bantahan
untuk akidah mereka ini maka kita katakan bahwa mereka salah
dalam dua hal:

135, Syarh Al-“Aqidah al-Kubra, As-Sanusi hlm. 59-60, Daar al-Kutub al-'Ilmiyyah,
cet. 1, 2006M.

1%, Syarh al-Muqaddimat, As-Sanusi hlm. 111, tahqgiq: Nizar Hamadi, taqdim:
Sa’id Fuudah.

83



1. Pertama: Mereka Menjadikan Akal sebagai Dalil, padahal
Akal itu Bertingkat-tingkat.

Jika sekiranya kita menjadikan akal sebagai dalil, maka
akal siapa yang akan dijadikan sebagai dalil? Apakah akal
Asy’ariyah? Apakah akal Jahmiyah? Apakah akal Muktazilah?
Apakah akalnya Maturidiyah? Apakah akal Kullabiyah?
Bukankah masing-masing dari mereka semua menggunakan
akal namun ternyata akhirnya di antara mereka juga saling
berselisih pendapat? Jika sekiranya akal itu hanya satu model
maka mungkin tidak mengapa untuk dijadikan dalil, akan
tetapi kata Syaikhul Islam Ibnu Taimiyah akal itu bertingkat-
tingkat (berbeda-beda). Maka bagaimana mungkin bisa mereka
menggunakan akal yang begitu lemah dan bertingkat-tingkat
kualitasnya sebagai dalil? Kalau sekiranya bagi mereka banyak
hal yang tidak masuk akal, maka bagi kita Ahlus Sunnah semua
masuk akal. Oleh karenanya Imam Malik Berkata:

s o880 G5 Jie

"Dengan akal siapa Al-Quran dan As-Sunnah ditimbang?"13”

2. Kedua: Mereka Salah dalam Menjadikan Akal Orang-orang
Ahli Filsafat sebagai Ukuran.

Jikalau seandainya Ahlus Sunnah setuju dengan kaidah
Asy’ariyah yang berdalil dengan akal, maka Ahlus Sunnah akan
menggunakan akal sahabat sebagai tolak ukur. Tentu menjadi
pertanyaan besar bagi kita bahwa mengapa orang-orang
Asya’irah menggunakan akal orang-orang Ahli Filsafat sebagai
tolak ukur? Tentunya ini adalah kesalahan besar bagi mereka.

Jika Aristoteles yang berbicara maka seakan-akan
merupakan kebenaran yang absolut, akan tetapi jika yang
berbicara adalah Al-Qur'an dan As-Sunnah maka harus
ditimbang dulu dengan akal mereka?

137, Majmu’ al-Fatawa, Ibnu Taymiyah, (5/29).



Akidah Asy’ariyah murni dibangun
di atas akal

i o o

“Mendahulukan akal daripada dalil”

/ Ar-Razi berkata: \

Al 0 43 ¥ olalp ekt datha o dals 0N il o 53k 138 = W31

“Dan apabila perkara ini tetap (bahwasannya dalil-dalil
Al-Quran danSunnah penunjukannya hanya persangkaan)
maka tampak jelas bahwasannya dalil-dalil naql (Al-
Qur’an dan Sunnah) hanyalah persangkaan, Adapun dalil-
dalil akal itu adalah yang pasti, dan yang persangkaan

tidak dapat melawan yang pasti.”

- . /

[ Bantahan: ]

|
/ Mereka menjadikan akal \

]

Menjadikan akal orang-
orang Ahli Filsafat sebagai dalil, padahal akal itu
sebagai ukuran adalah bertingkat-tingkat. Jika
suatu kesalahan sekiranya kita menjadikan akal

sebagai dalil, maka akal siapa

yang akan dijadikan sebagai
dalil?

- )

Di akhir pembahasan poin ini ada penukilan dari Al-

Ghazali yang menunjukkan bahwa para Asy’ariyah yang sangat
mengagungkan akal malah tidak kokoh dalam akidah mereka.
Beliau berkata:

85



J\;:i.“/ &AK*J\ oJ\.uuu U\ )),C J‘ J:Jb M\ JA\ a.\;.'é.;l \J:-z‘;
s3zies Gelzally alydl .S &@u\ 5L Sl 3 s )
s wxdny,SJxLuM L?..;;\ug\;\ggw

185 555 1385 85

"Maka bandingkanlah antara akidah orang-orang shalih dan bertakwa
dari kalangan awam dengan akidah Ahlul kalam dan ahli debat!.
Engkau akan dapati bahwa akidahnya orang awam lebih kokoh seperti
gunung yang kokoh yang tidak tergerakkan oleh bencana dan halilintar.
Sementara akidah Ahlul kalam yang membentengi akidahnya dengan
pembagian-pembagian jidal ternyata akidahnya seperti benang yang
dilepaskan di udara yang diombang-ambingkan oleh angin, terkadang
ke sana dan terkadang kemari.”138

Karenanya kita dapati perselisihan di antara mereka
sangatlah besar, bahkan kita mendapati bahwa para pembesar
Asya’irah berwasiat di penghujung kehidupan beliau agar
bertahan dengan akidah orang-orang awam atau akidah nenek-
nenek tua.

F*khkkk

86

138, Thyaa “Uluum ad-Diin, Alghzali, (1/94).



BAB 11
KENYATAAN PAHIT AQIDAH ASY ARIYYAH (3-4)

A. Akal yang Menjadi Sumber Aqidah Mereka Justru Menjadikan
Kebanyakan Aqidah Mereka Tidak Masuk Akal dan
Bertentangan dengan Fitrah Manusia yang Berakal Sehat.

Orang-orang Asya'irah sangat mengagung-agungkan
akidah mereka yang dibangun di atas akal, akan tetapi
kenyataannya banyak akidah mereka yang tidak masuk akal, dan
ini adalah kenyataan pahit yang harus mereka terima. Beberapa
contoh tidak masuk akalnya akidah mereka antara lain:

1. Al-Kasb, yaitu setiap dzat makhluk (selain Allah) memiliki
qudrah (kemampuan), namun kemampuan tersebut tidak
berpengaruh (3534 x£).

Orang-orang Asya'irah mengatakan bahwa tidak ada
satu dzat pun di alam semesta ini yang memiliki qudrah yang
berpengaruh, karena jika ada seseorang yang mengatakan
bahwa ada qudrah yang berpengaruh selain Allah maka bagi
mereka orang tersebut kafir dan musyrik, karena yang memiliki
pengaruh itu hanyalah Allah

Contoh, api memiliki kemampuan untuk membakar,
akan tetapi kebakaran terjadi bukan karena sebab api, akan
tetapi Allah-lah yang menciptakan kebakaran dengan ditandai
adanya api.

Contoh lain, kata mereka pisau memiliki kemampuan
untuk memotong namun tidak berpengaruh. Di sini sebenarnya
mereka mengatakan bahwa "Pisau tidak bisa memotong".
Adapun ketika seseorang memotong roti menggunakan pisau
maka roti tersebut terbelah bukan karena sebab pisau, akan
tetapi roti itu dibelah oleh Allah dengan ditandai gesekan pisau
pada roti. Sederhananya seperti ini, jika Anda mengambil besi
lalu memukulkan ke kepala orang lain sehingga kepala orang
itu luka, maka luka itu bukan disebabkan karena besi, akan

87



tetapi Allah yang menciptakan luka tersebut dengan ditandai
besi yang mengenai kepala orang tersebut.

Inilah akidah mereka, apakah menurut kita masuk akal?
Dari sini kita lihat bahwa mereka berdalil dengan akal akan
tetapi kenyataannya tidak masuk akal. Ahlus Sunnah dan
orang-orang yang masih di atas fitrah meyakini bahwasanya
api, pisau, dan tongkat besi memiliki qudrah yang memiliki
pengaruh, adapun mereka mengatakan bahwa tidak boleh
orang meyakini bahwa ada qudrah lain di atas muka bumi ini
selain Allah. Dan barang siapa yang meyakini demikian maka
mereka kafir.

Adapun seorang mukmin bertauhid yang sesungguhnya
yang memurnikan imannya maka tidak melihat adanya
pengaruh pada perkara-perkara tersebut, tidak ada pengaruh
dengan tabiatnya dan tidak pula dengan kekuatan yang ada
padanya. Akan tetapi Allah-lah yang menjalankan
sunatullahnya untuk menciptakan hal- hal tersebut ketika ada
perkara-perkara tersebut, bukan dengan perkara-perkara
tersebut. Orang mukmin yang seperti ini dengan karunia Allah
akan selamat dari hal-hal yang membinasakan di akhirat."13

2. Allah dilihat pada hari kiamat namun tanpa arah, tanpa di
hadapan mata.

Akidah ini sungguh sangat membingungkan, karena
bagaimana mungkin seseorang bisa melihat tanpa arah?, tanpa
di hadapan mata?, sementara melihatnya dengan mata ?.
Orang-orang Muktazilah meyakini bahwasanya Allah tidak
dapat dilihat baik di dunia maupun di akhirat, mereka
mengingkari hadits-hadits yang menyebutkan tentang Allah
dilihat pada hari kiamat karena menurut mereka haditsnya
adalah hadits ahad yang tidak bisa diterima, Asya'irah
sebaliknya, mereka mengatakan bahwa hadits-hadits tersebut
adalah hadits mutawatir. Di antaranya hadits yang
menyebutkan bahwa Nabi bersabda:

139, Syarh Umm al-Barahin, As-Sanusi, Darul Kutub al-'Ilmiyyah, cet. 2, 2009, hal
84.

88



- AN /// )‘/1,/:/!)‘ /:
wh; 3 O Y AR 855 S 855 GyAe K G

Sesungguhnya kalian akan melihat Rabb kalian sebagaimana kalian
melihat bulan ini, kalian tidak kesulitan (tidak berdesak-desakan)
melihatnya. 140 "

Bagi Ahlus Sunnah, hadits ini sangat jelas menunjukkan
bahwasanya Allah kelak dilihat menggunakan mata, yang
artinya ada arah karena di hadapan mata. Akan tetapi Asya'irah
ingin menggabungkan antara dalil para salaf dan dalil orang-
orang Muktazilah, sehingga akhirnya mereka mengatakan
Allah bisa dilihat pada hari kiamat namun tanpa arah. Ini sangat
menunjukkan bahwa akidah mereka sangat tidak masuk akal.

Oleh karena itu, akidah mereka seperti akidah
Muktazilah, mereka namun tidak berani seperti Muktazilah
sepenuhnya dalam hal ini. Begitu juga mereka tidak berani
seperti akidah Ahlus Sunnah yang menetapkan bahwa Allah
dilihat di akhirat. Mereka pun mengambil jalan tengah di antara
keduanya, sehingga akhirnya mereka dikatakan bahwa
Asya'irah itu bentuk "banci" dari Muktazilah. Oleh karenanya
akidah mereka ini yang katanya dibangun di atas akal ternyata
jadi tidak masuk akal, karena yang namanya melihat dengan
mata itu pasti memiliki arah. Mata seperti apa yang bisa melihat
tanpa arah?

Pendapat mereka (Asya'irah) ini telah menjadi bahan
olok-olok oleh Muktazilah. Sebagaimana ucapan Az-
Zamakhsyari dalam Tafsir-nya setelah ia menyatakan
pengingkaran ru'yatullah:

"Alangkah mengherankannya sekelompok orang yang
mengakui keislaman dan ke-Ahlus Sunnah-an, bagaimana bisa
mereka meyakini kesalahan fatal ini sebagai mazhab yang harus
diyakini?! Jangan sekali- kali kalian tertipu dengan kedok bi la
kaif ala mereka. Sungguh hakikat mereka adalah apa yang

140 HR. Muslim no. 633 dan HR. Bukhari no. 554.

89



dikatakan oleh kalangan Adliyyah (Muktazilah) tentang

mereka:

ey N gal Sz P ,,/f'r;’/;
ASyh gl R e L L s aded

Sl 1y A gl i Lyt il 4348 53

“ Ada kelompok yang menamai hawa nafsu mereka dengan sunah.
Sekelompok keledai, namun tetap berpelana seperti keledai.

Mereka menyerupakan-Nya dengan makhluk-Nya, namun khawatir.
Akan dicela oleh makhluk-Nya, lantas berkedok dengan bi la kayf." 14!

3. Orang-orang Asya'irah menafikan bahwa Allah berbuat
karena tujuan tertentu.

Bagi orang asya'irah, allah melakukan apa yang dia
kehendaki dan tidak boleh ada tujuan tertentu, sehingga
seseorang tidak boleh mengatakan bahwa allah berkenhendak
demikian karena tujuannya demikian.

Adapun kita secara pribadi meyakini bahwasanya
seseorang yang melakukan sesuatu tanpa tujuan itu adalah
orang gila. Bukankah kita setiap melakukan sesuatu pasti ada
tujuannya? Akan tetapi bagi Allah kata mereka orang-orang
Asya'irah tidak boleh berbuat.

Dengan tujuan tertentu. Sebabnya adalah jika Allah
menciptakan sesuatu karena tujuan tertentu menunjukkan
bahwa Allah butuh kepada tujuan tersebut, dan menunjukkan
bahwa Allah belum sempurna sebelum mendapatkan tujuan

141 Al-Kasysyaf (2/506).

Tentu Az-Zamakhsyari telah tersesat dalam hal ini karena menolak Allah bisa
dilihat pada hari kiamat sebagaimana ini merupakan mazhab Muktazilah. Namun yang
menjadi perhatian kita adalah cercaan Az-Zamakhsyari kepada kaum Asya'irah pada
tempatnya, hal ini karena melihat tanpa arah adalah hal yang mustahil. Asya'irah ketika
menyadari hal ini adalah hal yang mustahil maka mereka berlindung dibalik
pernyataan mereka: Melihat Allah di akhirat dengan mata tanpa arah dengan "tanpa
tahu bagaimana caranya".

Perhatikan di sini: Yang dimaksud oleh Az-Zamakhsyari bukanlah bilaa kaif
berkaitan dengan dzat dan sifat Allah, akan tetapi yang ia cela adalah bilaa kaif
modelnya Asya'irah yaitu yang berkaitan dengan "cara melihat Allah".

90



tersebut, sehingga kesimpulannya mereka mengatakan bahwa
Allah berbuat tanpa tujuan. Subhanallah, tidakkah mereka
melihat firman Allah,

Y ) S5 e STl o s

Maka apakah kamu mengira, bahwa Kami menciptakan kamu main-
main (tanpa ada maksud) dan bahwa kamu tidak akan dikembalikan
kepada Kami?" (QS. Al-Mu'minun: 115)

Allah juga berfirman,
Or ) Al o s g

Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka
beribadah kepada-Ku." (QS. Adz-Dzariyat: 56)

Bukankah dua ayat ini sudah cukup menunjukkan bahwa
Allah berkehendak dengan ada tujuan tertentu? Lantas
bagaimana mereka bisa mengatakan bahwasanya Allah yang
Maha Hakim, Maha Bijak, namun berbuat tanpa tujuan?

Sesungguhnya apa yang mereka yakini tersebut adalah
bentuk penghinaan terhadap Allah. Inilah akibatnya jika akal
filsafat yang bercokol di dalam otak mereka sehingga mereka
menyimpulkan bahwa Allah berbuat tanpa tujuan. Asalnya
mereka tidak ingin menyamakan Allah yang tidak berakal sehat
namun ternyata mereka menyamakan Allah dengan orang gila
yang berbuat tanpa tujuan. Bantahan terhadap mereka akan hal
ini, mari kita berikan pertanyaan kepada mereka bahwa apakah
Allah sudah sempurna sebelum menciptakan mereka? Apakah
sebelum menciptakan mereka melazimkan bahwa Allah belum
sempurna?

Sesungguhnya sebelum dan sesudah menciptakan
mereka Allah itu sudah sempurna. Maka jangan dikatakan
bahwa asalnya Allah belum sempurna jika belum menciptakan

91



92

mereka, padahal ada atau tidaknya mereka bukanlah suatu
masalah bagi Allah, dan Allah Maha Sempurna.

Sesungguhnya Allah telah sempurna sebelum
menciptakan makhluk, Allah juga sudah sempurna sebelum
tujuan tersebut terlaksana. Oleh karena akidah Asya'irah ini,
mereka mengatakan bahwa jika Allah memasukkan Iblis ke
dalam surga dan para sahabat Nabi dimasukkan ke dalam
neraka maka tidak ada celaan bagi Allah, karena Allah berbuat
sekehendak Allah tanpa ada tujuan.

Tentunya perkataan mereka ini sungguh tidak masuk
akal, padahal di antara sifat Allah bagi Ahlus Sunnah adalah Al-
Hakim, yaitu Allah memiliki hikmah dari setiap apa yang dia
ciptakan, dan dalam banyak ayat banyak sekali yang
menjelaskan tentang keagungan Allah, bahwasanya semua
yang Allah kerjakan pasti ada tujuannya, bahkan Allah dalam
menciptakan Iblis pun pasti ada tujuannya.

Inilah di antara contoh orang-orang Asya'irah yang
menggunakan logika mereka, akan tetapi mereka terjebak
dalam perkara yang tidak masuk akal.

. Mereka mengatakan allah tidak diatas, tidak dibawah, dan

tidak dimana mana. Dzat allah tidak di dalam alam dan tidak
juga di luar alam

Logika manusia yang berakal, tidak sesuatu dikatakan
tidak di atas kecuali dia berada di bawah, dan tidaklah sesuatu
tidak di bawah kecuali dia di atas. Akan tetapi karena
kebodohan, mereka orang-orang Asya'irah mengatakan bahwa
Allah itu tidak di atas dan tidak di bawah, tidak di kanan, dan
tidak pula di kiri. Kalau begitu, mari kita tanyakan kepada
mereka yang mengatakan bahwa Allah tidak di mana-mana,
apa bedanya Allah yang tidak di mana-mana dengan Allah itu
tidak ada?

Kita tanyakan kepada mereka, "Apakah kalian mengakui
Allah memiliki dzat?, ataukah hanyalah khayalan di pikiran?".
Jika mereka mengakui Allah ber-dzat, maka kita tanyakan lagi,
"Dzat Allah berada di dalam alam semesta ataukah di luar



alam?". Jika mereka menyatakan dzat Allah tidak di dalam alam
dan tidak juga di luar alam, maka itu artinya Allah tidak
berdzat, alias Allah hanya ada dalam pikiran mereka.

Sesungguhnya sesuatu yang tidak ada itu adalah sesuatu
yang tidak di atas dan tidak di bawah. Dan ketahuilah bahwa
akidah mereka ini sangat tidak masuk akal, dan bahkan tidak
sesuai dengan fitrah manusia.

Ketahuilah bahwasanya Yahudi dan Nasrani pun tahu
bahwasanya Tuhan ada di atas, bahkan agama-agama lain juga
mengatakan bahwa Tuhan mereka di atas. Bukankan semua
orang kalau berdoa mengangkat tangan ke atas? Namun kata
mereka itu adalah karena kiblat doa di atas. Adapun Ahlus
Sunnah, ketika berdoa kiblatnya adalah Ka'bah, adapun
mengangkat tangan adalah bentuk kita mencari Tuhan. Akan
tetapi demikianlah mereka orang-orang Asya'irah, mereka
mengatakan bahwa Ka'bah adalah kiblat orang shalat, adapun
doa kiblatnya ke langit, padahal tidak pernah ada orang yang
mengatakan bahwa berdoa itu kiblatnya ke atas. Intinya, akidah
mereka ini yang dibangun di atas akal ternyata menjadikan
akidah mereka ini tampak tidak masuk akal.

. Mereka mengatakan bahwa Allah melihat yang didengar dan
mendengar yang terlihat.

Sebagian kaum Asya'irah menyamakan antara sifat
mendengar dengan sifat ilmu, dan sifat melihat dengan sifat
ilmu, sehingga jadilah kaidah mereka ini, yaitu Allah melihat
yang didengar dan mendengar yang terlihat. Orang-orang
awam mana pun pasti tahu bahwasanya akidah ini adalah
akidah yang tidak masuk akal.

As Sanusi berkata :

"Sesungguhnya pendengaran Allah dan penglihatan-Nya
dengan keduanya maka tersingkaplah segala perkara yang
wujud...maka Allah mendengar dan melihat dzat-dzat, warna-
warna, benda- benda, rasa, bau, cinta, marah, bisikan jiwa, dan
seluruh sifat yang ada.

93



Jika engkau berkata, 'Bagaimana pendengaran terkait
dengan selain suara?.. Jika pendengaran hanya khusus
berkaitan dengan suara saja dan tidak berkaitan dengan
perkara-perkara wujud yang lain maka melazimkan Allah
membutuhkan sesuatu yang mengkhususkan- Nya, dan yang
membutuhkan selalu adalah perkara yang hadits, dan ini
mustahil bagi Allah..maka wajib keterkaitan pendengaran
Allah dengan semua perkara wujud, sebagaimana
demikian pula dengan penglihatan Allah (juga harus berkaitan
dengan seluruh perkara wujud)."42 Ibrahim Al-Lagani berkata:

NS gl 1 0 K5

Dan seluruh perkara wujud kaitkanlah sifat mendengarnya Allah
dengannya. Demikian juga dengan sifat melihatnya Allah..." 143

Hal ini sebagaimana juga dinyatakan oleh sebagian dai di
tanah air yang berkata, “Allah mendengar suara dan
mendengar benda, begitu juga Allah melihat suara..karena
Allah maha tahu." 14

. Memahami Dalil A'radh merupakan kewajiban pertama bagi

mukallaf.

Hal ini juga tentu sangat tidak masuk akal, karena bagi
Ahlus Sunnah yang pertama kali wajib bagi mukallaf adalah
dua kalimat syahadat. Jika kewajiban pertama bagi setiap
mukallaf adalah memahami dalil al-A'radh maka sangat banyak
orang yang tidak bisa masuk Islam, dan akhirnya hanya
segelintir orang yang bisa masuk Islam. Hal ini karena tidak
mudah bagi orang awam untuk memahami dalil al-A'radh.
Ibnu Hajar berkata:

94

142 Ummul Barahinn, As Sanusi hlm. 66
143, Jauharat at-Tauhid dan syarahnya Tuhfatul Murid, Albajuri, hal 85 dan 97.
144, https:/ /www.youtube.com/watch?v=dx89AJPO_Y4 menit ke 0.35-0.5



5ol 35020 55 B0 2855 b 2158 G RBIL 2300 530 5
e\l R gl A0 5 e 36 58 s 1l e
3 Sl ol 3 2l o 5 S5 o Kadl 5o s d s i

45 e )

Dan al-Ghazali berkata: 'Sekelompok orang berlebih-lebihan hingga
mengkafirkan orang-orang awam kaum muslimin. Mereka menyangka
bahwa siapa yang tidak mengenal akidah melalui dalil-dalil yang telah
mereka tetapkan maka ia telah kafir. Maka mereka telah menyempitkan
rahmat Allah yang luas, dan mereka menjadikan surga hanya khusus
untuk sekelompok kecil dari para ahli kalam'.

Dan Abul Muzhaffar bin As-Saméani juga menyebutkan
semisal yang disebutkan oleh al-Ghazali dan beliau panjang
dalam membantah pengucapnya."4>

Karena rumitnya memahami dalil al-A'radh maka bisa
dipastikan bahwa Nabi tidak pernah mengajarkan hal ini
apalagi mewajibkan untuk memahaminya, apalagi
menjadikannya sebagai kewajiban yang pertama kali yang
harus diketahui?. Jika demikian maka bisa dipastikan para
sahabat tidak tahu tentang akidah dalil al-A'radh ini. Ibnul Jauzi
(wafat 597 H) berkata:

f

1552 U3 e gz 5 gl «w\u@lwdx G5 4 g6
K ;LO‘ Jdbﬁﬁud}gd\%ﬂejubdﬁ;’-‘bﬂ}\
\L‘J"’"J*iji’d\ JLu‘JJ

Abul Wafa' Ibnu 'Aqil berkata kepada seorang sahabatnya: 'Aku bisa
memastikan bahwa para sahabat meninggal dalam kondisi mereka

145, Fath al-Bari, Ibnu Hajar Al-"Asqalani, (13/349).

95



tidak tahu tentang al-Jauhar dan al-Ardh, maka jika engkau ridha
seperti mereka maka jadilah seperti mereka. Namun jika engkau
memandang bahwa metode Ahlul kalam lebih baik daripada metode
Abu Bakar dan Umar maka sungguh buruk pandangannmu." 146

. Mereka ingin menetapkan bahwa Tuhan Maha Kuasa, namun

akhirnya mereka menjadikan Allah tidak kuasa.

Telah kita sebutkan dalam penjelasan dalil A'radh
bahwasanya bagi mereka tidak boleh ada sesuatu yang baru
bagi Allah, dan hal ini melazimkan bahwasanya Allah tidak bisa
mencipta. Ketika Allah# berfirman:

Son W I 355 0

Sungguh, Tuhanmu Maha Pelaksana terhadap apa yang Dia
kehendaki." (QS. Hud: 107)

Ahlus Sunnah meyakini bahwasanya apa pun yang Allah
kehendaki, ingin ciptakan, itu adalah terserah Allah. Adapun
Asya'irah mengatakan bahwasanya tidak boleh ada sesuatu
yang baru terhadap Allah. Mereka meyakini bahwa Allah statis
tidak melakukan perbuatan-perbuatan yang baru lagi. Hal ini
mereka lakukan karena kawatir menyamakan Allah dengan
makhluk, namun akhirnya justru mereka terjerumus dalam
menyamakan Allah dengan benda mati yang tidak memiliki
aktivitas perbuatan sama sekali. -Silakan baca kembali
pembahasan tentang sifat ikhtiariyah-

. Mereka mengatakan bahwa firman Allah adalah Kalam Nafsi

(Bahasa jiwa)

Di antara akidah Asya'irah yang tidak masuk akal adalah
akidah tentang kalam nafsi (Bahasa jiwa). Menurut mereka
Allah berbicara bukan dengan suara yang didengar, bukan

96

146, Talbis Iblis, Ibnu al-Jauzi, hlm. 77



dengan huruf, akan tetapi dengan Bahasa jiwa yang dimana

Bahasa jiwa tersebut sifat-sifatnya sebagai berikut:

Bahasa tersebut adalah satu kesatuan yang tidak bisa dibagi-
bagi.

Bahasa jiwa tersebut sudah ada (Allah sudah berbicara
dengan Bahasa jiwa tersebut) sejak azali, tidak pernah
bertambah dan tidak pernah berkurang, akan tetapi statis
sejak azali hingga abadi.

Taurat, Injil, dan Al-Qur'an bukanlah firman Allah akan
tetapi hanyalah ungkapan atau ibarat dari Bahasa jiwa Allah.
Bahasa jiwa tersebut jika diterjemahkan dengan Bahasa
Ibrani maka menjadi Taurat, jika diterjemahkan dengan
Bahasa Sariyani maka menjadi Injil, dan jika diterjemahkan
dengan Bahasa Arab maka menjadi Al-Qur'an.

Bahasa terscbut O
ni

k:d:::;:h satu Bahasa jiwa firman Allah ak::\

satuan yang tersebut sudah tetapi hanyalah

‘;‘ilc)iak_l:iz‘:‘ ada sejak azali ungkapan atau
ibagi-bagi ibarat dari Bahasa
jiwa Allah

diterjemnahkan dengan
Bahasa Sariyani maka
menjadi Injil, dan jika
diterjemahkan dengan
Bahasa Arab maka
menjadi Al-Qur'an.

Ini diyakini demi
menjaga ke-statis-an
sifat-sifat Allah

Ini semua terpaksa mereka yakini demi menjaga ke-

statis-an sifat-sifat Allah, di antaranya adalah sifat berbicara
Allah. Akhirnya akidah al-Kalam an-Nafsi (Bahasa jiwa) ini
justru tidak masuk akal. Hal ini jelas dari beberapa sisi:

Mereka mengatakan bahwasanya bahasa jiwa Allah tersebut
jika diungkapkan dalam bahasa Arab maka menjadi Al-
Quran, jika diungkapkan dalam bahasa Ibrani maka jadilah
Taurat, jika diterjemahkan dalam bahasa Siryani maka
jadilah Injil. Tentu hal ini tidaklah benar, karena kita tahu
bahwasanya jika Al-Quran diterjemahkan ke dalam bahasa

97



98

Ibrani tidak akan seperti Taurat, bahkan jika Al-Quran
diterjemahkan ke dalam bahasa Siryani maka tidak akan
seperti Injil. Seharusnya, jika ketiga kitab Allah itu
merupakan terjemah dari kalam nafsi Allah maka
seharusnya isinya sama, akan tetapi kenyataannya Al-Quran
isinya tidak sama dengan Injil maupun Taurat.

Mereka menyatakan bahwa Allah berbicara tanpa suara dan

tanpa huruf, akan tetapi mereka juga meyakini bahwa Musa

alaihissalam telah mendengar firman Allah. Yang menjadi
pertanyaan, bagaimanakah cara Musa mendengar jika tanpa
suara? bukankah yang disebut mendengar oleh manusia
adalah mendengar suara? Sementara Asya'irah tidak berani
menyatakan bahwa Allah menciptakan suara di udara atau

di pohon dan suara itu yang didengar oleh Musa. Asya'irah

tidak berani menyatakan demikian. karena mereka tahu

itulah keyakinan Muktazilah, sementara mereka mengaku-
ngaku membantah Muktazilah.

Sebagian mereka menyadari kemustahilan "mendengar

tanpa suara", akhirnya menyatakan bahwa Musa

alaihissalam bukan mendengar akan tetapi "memahami'.

Jika ternyata hanya memahami Bahasa jiwa Allah, berarti

apa bedanya antara Bahasa jiwa Allah dengan ilmu Allah,

kalau ternyata Bahasa jiwa Allah tanpa suara dan tanpa
huruf dan Bahasa?

Jika Al-Qur'an adalah ungkapan dari Bahasa jiwa Allah,

maka:

- Apakah ini ungkapan dari seluruh Bahasa jiwa Allah
ataukah ungkapan dari sebagiannya?. Jika dari seluruh
Bahasa jiwa Allah berarti firman Allah terbatas. Jika dari
Sebagian Bahasa jiwa Allah berarti Bahasa jiwa Allah
bukan merupakan satu kesatuan akan tetapi terbagi-bagi.

- Apakah Allah sejak azali sudah berbicara dengan makna
kandungan Al-Qur'an?, dan akan terus selamanya
berbicara dengan kandungan makna Al-Qur'an tersebut?
Bukankah di dalam Al-Qur'an ada lafal yang maknanya;
"Wahai Nabi kenapa engkau mengharamkan apa yang



Allah  halalkan bagimu hanya karena untuk
menyenangkan istrimu?" (QS At-Tahrim: 1).

Apakah Allah berbicara dengan pembicaraan ini sejak
azali dan selama-lamanya?

- Bukankah dalam Al-Qur'an ada lafal yang maknanya.

"Sungguh Allah telah mendengar perkataan sang wanita
yang mengeluhkan suaminya kepadamu" (QS Al-
Mujadilah : 10).
Apakah sejak azali Allah sudah berbicara dengan makna
ini? Berarti Allah sudah mendengar perkataan sang
wanita sejak azali, sementara sang wanita belum ada
ketika itu?. Bukankah ini melazimkan Allah berbohong
sejak azali?.

- Jika Bahasa jiwa Allah satu kesatuan tidak bisa dibagi-
bagi. kenapa lantas ungkapan maknanya ternyata
terbagi-bagi?. Ada perintah, ada larangan, ada cerita
tentang masa lalu, ada cerita tentang masa depan, dI?.
Bagaimana bisa firman Allah yang satu kesatuan tidak
terbagi-bagi namun jika diungkapkan dengan Bahasa
manusia justru terbagi-bagi dan beragam maknanya?.
Ataukah Al-Qur'an salah mengungkapkan?

- Jika Al-Qur'an merupakan ungkapan dari Bahasa jiwa
Allah yang statis lantas kenapa bisa ada ayat-ayat yang
dimansukh?

Ini semua menunjukkan bahwa akidah Bahasa Jiwa Allah
(gwaill bl 25K) adalah akidah yang tidak masuk akal.

9. Dalil A'radh mengantarkan kepada kelaziman bahwa Allah
tidak bisa mencipta atau Allah mencipta tiba-tiba.

Mereka meyakini bahwasanya tidak boleh ada sesuatu
yang baru pada Allah, karena sesuatu yang baru jika menempati
sesuatu maka dia menjadi sesuatu yang baru, dan sesuatu yang
baru adalah makhluk. Maka dari sini, tidak boleh ada sesuatu
yang baru pada Allah.

99



Mereka tentu sepakat bahwasanya di zaman azali Allah
sendirian dan telah sempurna, dan bahkan tanpa ciptaannya
pun Allah telah sempurna. Maka kita tanyakan kepada mereka,
lantas bagaimana kemudian makhluk bisa ada? Mereka akan
menjawab: '"Tiba-tiba ada". Apakah jawaban itu bisa kita
terima? Tentu tidak, karena secara logika tidak mungkin
sesuatu itu tiba-tiba ada begitu saja, melainkan sesuatu menjadi
ada karena ada sesuatu yang baru dalam diri Allah sehingga
Allah menciptakan makhluk, karena Allah jika statis maka pasti
tidak bisa mencipta. Jika sekiranya Allah itu statis maka tentu
tidak ada makhluk di alam semesta ini, karena Allah akan selalu
tanpa makhluk.

10. Mereka mengatakan Jsdall 2 Jadli"perbuatan (predikat) adalah
objek itu sendiri"
Al-Bagqari berkata:

5 ghsea \),a: L},\L\ Q‘Y
Karena al-Khalg (perbuatan mencipta) adalah al-Makhlug" 147

Abul Ma'ali Al-Juwaini berkata:

" Makna al-Khaliq (Pencipta adalah yang memiliki Khalg (penciptaan),
den tidaklah kembali dari al khalg (penciptaan) sifat yang jelas kepada
dzat . Maka tidaklah nama al Khaliq kacuali hanya kepada penetapan
al-Khalq. Karenanya para imam kita mengatakan Al-Bari (Alloh)
tidaklah disifati dengan “Pencipta” di zaman azali karena
tidak ada makhluk ketika itu, dan jika disifati dengan ‘Pencipta’
maka maknanya adalah Al-Qadir (yang maha kuasa) dengan makna
majaz.” 148

147 Lihat, Tamhid al-Awail, Albaagillani, hlm. 271 dan 368.
148 Al Irsyad Ila Qowathi” al Adillah, Imam Aljuwaini, tahqiq: Dr Muhammad
Yusuf Musa, him.144.

100



Sangat jelas Al-Jawaini mengatakan bahwa sifat al-Khalq
(mencipta) bukanlah sifat yang tegak dan kembali kepada dzat
Allah, berbeda dengan sifat al-Qudrah. Sifat al-Qudrah tegak di
dzat Allah sejak azali karena merupakan sifat dzatiyah yang
ditetapkan oleh Asyairoh, lain halnya dengan sifat al-Khalq
yang merupakan silat fi'liyah/ikhtiariyah yang ditolak oleh
Asyairoh sebagai sifat yang tegak pada dzat Allah. Karenanya
mereka mentakwilnya dengan makhluk.

Karenanya al-Juwaini mengatakan tidak boleh mensifati
Allah dengan al Khaliq (sang pencipta) di zaman azali karena
belum ada makhluk. Dan ini asalnya adalah akidah al-Jubai Al-
Muktazili (sebagaimana dinukil oleh Abul Hasan Al Asya’ari di
magqolaat alislaamiyin)

Pernyataan ini terpaksa mereka cetuskan, demi untuk
menjaga ke-statis- an Allah. Ketika mereka menyadari bahwa
dahulu Allah sendirian lalu muncul makhluk, tentu Allah
melakukan suatu perbuatan baru (J=&ll) agar muncul objek J szaall
(makhluk) baru yang sebelumnya tidak ada. untuk bisa
mempertahankan statisnya Allah maka mereka pun berkata
bahwa tidak ada "perbuatan baru yang Allah lakukan, akan
tetapi yang baru itu hanyalah "objek" (makhluk).

Namun tentunya ini bertentangan dengan akal sehat,
karena tidak mungkin ada objek kecuali didahului oleh
predikat. Tidak mungkin ada objek makhluk (dsxdl) kecuali
merupakan dampak akibat dari perbuatan (J=dll), ini adalah
pernyataan yang tidak masuk akal, bertentangan dengan dalil,
dan juga tidak mungkin ditakwilkan perbuatan (predikat)
menjadi objek. Karena takwil seperti ini tidak bisa berlaku
dalam Bahasa Arab, bahkan dalam Bahasa apa pun.

101



B.

102

Asy’ariyyah Mengaku Membantah Aqidah Jahmiyyah dan
Muktazilah, Namun Ternyata Mereka Banyak Sepakat dengan
Jahmiyyah dan Muktazilah

Kenyataan pahit ini bisa kita lihat beberapa hal yang dimana
Asya'irah sepakat dengan Jahmiyah dan Muktazilah, di antaranya:
e Asya'irah sepakat dengan Jahmiyah dan Muktazilah untuk

sama- sama menggunakan dalil A'radh untuk menetapkan
adanya Allah. Telah kita sebutkan bahwa Al-Hafizh Ibnu Hajar
dalam kitabnya Fathul Baari' menukil dari As-Samnani
bahwasanya ulama besar Asya'irah mengaku bahwa dalil
A'radh adalah syubhat yang tersisa dari Muktazilah, dan dia
mencelanya. Oleh karenanya dalil A'radh ini juga kita dapati
dibantah oleh Abul Hasan Al-Asy'ari.

e Asya'irah sepakat dengan Jahmiyah dan Muktazilah untuk
sama- sama mengatakan bahwa Al-Quran yang tersusun
dengan Bahasa Arab yang kita baca itu adalah makhluk.

Meskipun pengungkapan Jahmiyah, Muktazilah, dan
Asya'irah terhadap Al-Qur'an berbeda, akan tetapi intinya ketiga
kelompok ini sepakat bahwa Al-Qur'an yang tersusun dengan
Bahasa Arab ini adalah makhluk.

Menurut Jahmiyah: Al-Qur'an adalah ciptaan Allah, terpisah
dari Allah, namun dinisbahkan kepada Allah karena itu adalah
makhluk yang mulia. Sebagaimana dikatakan "Baitullah", "Onta
Allah", dll. Sehingga menurut Jahm bin As-Shafwan Al-Qur'an
bukanlah kalamullah secara hakikat.

Adapun menurut Muktazilah Al-Qur'an adalah ciptaan
Allah yang Allah ciptakan di udara sehingga di dengar oleh Musa
alaihissalam, hanya saja Muktazilah menyatakan bahwa Al-Qur'an
benar-benar kalamullah namun dalam artian yang sama dengan
Jahmiyah yaitu diciptakan Allah. Intinya Muktazilah dan Jahmiyah
secara sama dalam memahami Al-Qur'an, mereka hanya berbeda
pada apakah itu adalah firman Allah yang hakiki atau majazi?

Adapun Asya'irah, maka mereka menyatakan bahwa Allah
tidak berbicara dengan suara dan huruf akan tetapi berbicara
dengan Bahas jiwa (al-Kalam an-Nafsi) dengan tanpa suara, tanpa



huruf, dan tanpa Bahasa. Bahasa jiwa ini lalu diungkapkan dengan
Al-Qur'an yang disusun dengan Bahasa Arab.

Dengan demikian Al-Qur'an yang kita baca ini bukanlah
firman Allah secara hakikat akan tetapi makhluk yang diciptakan
Allah untuk mengungkapkan Bahasa jiwa Allah. Intinya Asya'irah
menyamai Jahmiyah dalam hal menyatakan bahwa Allah berbicara
tanpa suara. Abdullah putra Imam Ahmad bin Hanbal berkata:

I8 o3z Kagd it Jap 32 B Wik a8 52 i g2l

s ol JBp s S Gy 5 ElsY) adi 03 K6 155 52 355 8) il

=z

JE ST FERE SO R PR JONERp

o S 13 o B olizd Je iy

Aku bertanya kepada ayahku (Imam Ahmad bin Hanbal) tentang suatu
kaum yang berkata: "Tatkala Allah berbicara dengan Musa Allah tidak
berbicara dengan suara'.

Maka ayahku berkata, Justru sesungguhnya Allah berbicara dengan
suara, inilah hadits-hadits yang kami riwayatkan sebagaimana
datangnya".

Dan ayahku berkata, 'Hadits Ibnu Mas'ud (bahwa Nabi bersabda): Jika
Allah berbicara maka terdengar bagi-Nya suara seperti gesekan rantai di
atas batu'. Ayahku berkata, 'Hadits ini diingkari oleh Jahmiyah."" 149

e Asya'irah sepakat dengan Jahmiyah dan Muktazilah untuk
sama- sama menolak bahwa Allah di atas.

e Asya'irah sepakat dengan Muktazilah untuk menolak Allah di
atas dengan berdalih: "Dahulu Allah tanpa tempat maka
sekarang pun Allah tanpa tempat", sehingga dengan demikian
mereka menolak Allah di atas karena menurut mereka jika
Allah di atas maka Allah membutuhkan tempat.

149 As-Sunnah, Abdullah bin Ahmad bin Hanbal, (1/280-281).

103



Yazid bin Harun ditanya: "Siapakah Jahmiyah?"

Beliau menjawab:

o 3 B I8 3wl s e el psdl e A Bl s

Siapa yang menyangka bahwa Allah beristiwa di atas 'arsy tidak seperti
yang terpatri di hati keumuman ulama maka dia adalah Jahmiyah."

Berikut ini penjelasan Abul Hasan al-A'sya'ri tentang
pernyataan Muktazilah dalam bukunya Maqalatul Islamiyyin:

305 o€ R el s, o6 K ) G35 8 305 3 47 et
oty B i e 1 ol o8 B g s
Je 50 B oK 3N 1) G3ki6 J6s ) Uil sz g Gy RN
5 55 s el 5 555 sl B (5 ke n U
S i) oAl Je g 0 52 38 s ALl Iy dlaad

Jz

Orang-orang Muktazilah berselisih dalam hal ini (di mana Allah). Berkata
di antara mereka: 'Allah ada di mana-mana dalam arti Allah mengatur di
mana-mana dan pengaturannya ada di mana-mana. Kebanyakan
Muktazilah mengatakan demikian, di antaranya Abu Al-Hudzail, 2 Ja'far
(Ja'far bin Harb dan ]a'far bin Mubassyir ats- Tsaqafi), Iskaafi, dan
Muhammad bin Abdul Wahhab Al-Jubaai. Dan berkata di antara mereka:
'Allah tidak di tempat, akan tetapi Dia sebagaimana dahulu. Dan
ini perkataan Hisyam Al-Fauthy, 'Abbad bin Sulaiman, Abu Zufar dan
selain mereka dari Muktazilah. Dan Muktazilah berkata tentang firman
Allah: Ar-Rahman beristiwa' di atas 'Arsy; yaitu maknanya adalah
istaula (menguasai). 150

150, As-Sunnah, Abdullah bin Ahmad bin Hanbal (1/123). Maqalatul Islamiyyin,

Abul Hasan al-Asy’ariy, hlm. 157.

104



Inilah di antara perkataan Abul Hasan Al-Asy'ari dalam
buku-bukunya yang menjelaskan bahwasanya ternyata Asya'irah
sama dengan akidah Muktazilah adalah:

- Sama-sama mendahulukan akal daripada dalil.

- Asya'irah sama dengan Jahmiyah menyatakan bahwa amal
tidak masuk dalam iman.

- Asya'irah sama-sama dengan Jahmiyah menyatakan bahwa
manusia tidak memiliki qudrah sehingga manusia adalah
terpaksa. Ini adalah mazhab Jabariah. Hanya saja Jahmiyah
menolak manusia memiliki qudrah, sementara Asya'irah
menyatakan manusia memiliki qudrah hanya saja tidak bisa
memberi pengaruh. Ini pada hakikatnya kembali kepada
pemahaman Jahmiyah.

Selain orang-orang Asya'irah terpengaruh dengan orang-
orang Muktazilah, kenyataan pahit juga bagi mereka bahwasanya
mereka mengatakan sedang membantah orang-orang Ahli Filsafat
dengan akidah mereka, ternyata mereka sendiri terpengaruh
dengan akidah orang-orang Ahli Filsafat. Hal ini dijelaskan oleh
As-Sanusi dalam kitabnya Syarah Umm Al-barahin. Dalam kitab
tersebut beliau menjelaskan tentang beberapa ulama Asya'irah
yang terpengaruh oleh orang-orang Ahli Filsafat, dan di antaranya
adalah Ar-Razi."

Ar-Razi bagi orang-orang Asya'irah adalah ulama yang
paling utama dan yang paling hebat di antara mereka. Ar-Razi
inilah yang membela akidah Asya'irah Mutaakhirin, dan dia
memiliki banyak buku yang sangat hebat dalam mendukung
akidah Asya'irah yang telah dibantah sejak awal pembahasan.

Ar-Razi terpengaruh dengan akidah orang-orang Ahli
Filsafat, sampai dalam sebagian buku-bukunya menyebutkan
bahwasanya orang-orang Ahli Filsafat meyakini bahwa bintang-
bintang itu bisa berbicara dan berakal, dan dalam sebagian
bukunya dia membenarkan hal tersebut!5!

151 Sebagaimana telah lalu penukilannya di pembahasan "Pengaruh filsafat
Yunani kepada para filsuf Islami dan Ahlul Kalam", silakan dibaca kembali.

105



As-Sanusi membantah hal tersebut, dan juga mengatakan
bahwasanya Ar- Razi telah terlalu banyak menghafal akidah orang-
orang Filsafat sehingga dia terpengaruh dengan pemikiran
mereka.15?

Bahkan disebutkan  Ar-Razi sampai mengatakan
bahwasanya pengaturan alam semesta dimulai dari Al-Falak Al-
A'zham (bintang terbesar), padahal kita tahu bahwa itu semua
adalah omong kosong yang tidak ada dalilnya dalam Al-Quran dan
Sunnah, melainkan hanya perkataan orang-orang Ahli Filsafat
yang tidak punya agama dan hanya mengira-ngira tentang alam

semesta.
bRkl

152, As-Sanusi berkata:
5355 o] AN 8T 15AY liniols LA e Lk 25831 oo o (s e a1 a5l 23 G55 o Jatng 353
ogel3a adid e 0,8 ) 55 aslEall i § 83550 a5 (4l 3qls s B o i (2 13501 und (52 il 5453 (Bols)
4400 5o 25 § ) G 21 3351355
"Dan bisa jadi sebab Ar-Razi berdoa (di penghujung hayatnya dengan doa ini adalah la
menyadari kondisinya yang sangat gandrung terhadap pendapat pendapat para filsuf (Yunani)
dan para ahlul bid'ah, serta la memperbanyak syubhat-syubhat mereka dan juga menguatkan
argumentasi syubhat mereka, padahal la lemah dalam memberikan jawaban atas banyak syubhat
tersebut sebagaimana yang terlihat pada buku-bukunya. Mereka (para filsuf Yunani) telah mem
perbudaknya pada sebagian akidah sehingga akidahnya pun mirip dengan buruknya hawa nafsu
mereka. Karenanya para syaikh (ulama) telah melarang untuk membaca banyak dari buku-
bukunya." (Syarh al-Aqidah al-Kubra him. 43-44)
Beliau juga berkata:
b Elsdo 338 55 ap e Ul LAT5h il AALIAN (DI, 25 1 a0 s i el 3305 818042 il iy
ole @ 5l sl (38T ABs (Eland M 2l BT 3 nehlied pebdlassl oo 68 e s Ly Leilzk 195 & panslaz
A § Lehgls 135 033 gsliatdll plislo (SIS
"Hendaknya pemula benar-benar waspada pokok-pokok agamanya dari kitab-kitab yang
dipenuhi dengan ilmu filsafat, yang dimana penulisnya gandrung dengan menukil kepandiran
mereka (para filsuf) dan menukil perkara-perkara yang merupakan kekufuran yang jelas dar
akidah para filsuf yang mereka menutupi najisnya akidah mereka dengan istilah-istilah dan
ibarat-ibarat mereka yang membuat bingung banyak orang, yang mayoritasnya hanyalah istilah-
istilah (nama-nama) yang tidak ada hakikatnya. Seperti buku-bukunya Al-Imam al Fakhr Ar-
Razi tentang ilmu kalam dan kitab karya Al-Baidhawi da yang mengikuti langkah mereka berdua.
(Syarh Umm al Barahin hlm. 19, lihat: Al-Mausuah al-Muyassarah fi Tarajum A’immah at
Tafsir wa al Iqra wa an-Nahwi wa al-Lughah (3/2310).

106



BAB 12
KENYATAAN PAHIT AQIDAH ASY'ARIYYAH (5-6)

A. Ternyata Para Pendahulu Kaum Asy’ariyyah Mutaakhirin adalah
Jahmiyyah dan Muktazilah

Aqidah adalah hal yang sangat penting bagi seorang
muslim, dengan pemahaman aqidah yang benar seorang muslim
dapat melaksanakan ibadah dan pemahaman tentang syari'at Islam
seutuhnya. Namun, hal ini menjadi kenyataan pahit dikala
penganut paham Asy 'ari meletakan akal mereka untuk memahami
perkara-perkara yang Rasulullah dan para sahabatnya tidak
menjelaskan secara detail dan cukup berhenti sebagai apa yang
harus kita imani. Beberapa perkataan para Salafush Shalih tentang
pemahaman kaum Asy 'ariyyah mutaakhirin akan membuka
wawasan kita pentingnya pemahaman yang benar dalam
beragidah.

Mayoritas kaum muslimin yang berada di berbagai belahan
negeri Islam menisbatkan aqidah mereka kepada Abul Hasan Al-
Asy'ary. Namun sangat disayangkan, mereka tidak mengenal
tentang Abul Hasan dan juga tidak mengetahui aqidah terakhir
yang beliau yakini yang menjadikan diri beliau termasuk dalam
deretan imam-imam yang menjadi panutan.

Hakikat imam Abul Hasan yang sebenarnya tidak diketahui
oleh kebanyakan orang yang menisbatkan diri mereka kepada
beliau berdasarkan literatur muktabar bagaimana persamaan
kaum Asy' ariyyah Mutakhirin dengan kaum Jahmiyyah dan
Muktazilah.

Jika Akidah Ahlus Sunnah diwariskan dari akidah para as-
Salaf as- Shalih maka akidah Asya'irah Mutaakhirin (belakangan)
adalah warisan dari ajaran Jahm bin As-Shafwan dan kaum
Muktazilah. Hal ini terbukti dari takwilan-takwilan yang diajukan
oleh Asya'irah Mutaakhirin persis seperti takwilan-takwilan yang
dikemukakan oleh Jahmiyah.

107



Berikut ini bukti-bukti penjelasan para salaf tentang

takwilan kaum Jahmiyah dan Muktazilah:

1. Pertama : Imam Abu Hanifah (wafat 150 H) mengatakan :

LA B A S ol s JBa eSS 2k ks
JE Y5 &5 S5 s iy sl S5

Wi 05 55 J\ﬁﬁ\)ﬁ‘d\ JA\ 58 3a5 122 | ) s Y s

4

-

uj\)uJLode\ uwwdwoujjwjuﬁf

la memiliki tangan, wajah, dan jiwa (zat), sebagaimana telah la
firmankan dalam Al-Qur'an. Maka seluruh yang Allah sebutkan
dalam Al-Qur'an (bagi diri-Nya), baik itu wajah, tangan, maupun
jiwa, maka ia harus ditetapkan sebagai sifat Allah, namun tanpa men-
takyif-nya. Tidak boleh mengatakan bahwa tangan- Nya adalah
kuasa-Nya atau nikmat-Nya. Karena ucapan semacam ini
mengandung peniadaan terhadap sifat Allah tersebut. Dan yang
demikian adalah mazhab Qadariyyah dan Muktazilah Maka
yang benar adalah mengatakan bahwa tangan-Nya, kemarahan serta
rida-Nya adalah sifat-Nya, tanpa sedikit pun men-takyif sifat
tersebut.153

. Kedua: Abdullah bin Maslamah al-Qa'nabi (wafat 221 H)

Adz-Dzahabi meriwayat dari Bayan bin Ahmad,
bahwasanya beliau berkata:

5 . Syarah Figh al-Akbar, Abdul Muntaha Ahmad Al-Maghnisawi Alhanafi,

hal.120-122 dan Syarh al-Muyassar, Alkhamis, hal.42.

108



el Al e G0 ks el 5885 8 9/.,21\.\.&5
o 35BS g ol e ) i Gk Y e B
{i 5ab

Kami sedang bersama al-Qa'nabi, lalu beliau mendengar seseorang
dari Jahmiyah berkata, 'Ar-Rahman di atas 'arsy istaula (yaitu
menguasai 'arsy)'. Maka al-Qa'nabi berkata, 'Siapa yang tidak
beriman bahwa Ar-Rahman beristiwa di atas 'arsy -sebagaimana yang
terpatri di hati keumuman kaum muslimin dan para ulama- maka ia
adalah seorang Jahmiyah." 154

3. Ketiga: Abu Isa at-Tirmidzi (wafat 279 H) berkata:

~

bl ) g VR i g e méru\y\w,\,\,ﬁ&
516 Ll Q) ald K s 356 o) Jhh oldd g
35156, a8 e BNy G Geihs \:\5%@3\1\)}\%
m:a\gu\_e,_@\_l\;d\d | aess wu,du_v U.J\ JO(RES
aed; 2 J.é\i (.LJ\ J.é\ 15155 ".,135"\)%5,;,\:@&,%\
EFCRNE IR RN SEeN 25l e &80 3
2 gl éJj\ié ’;a;“; gy o) 4ES e s 2 3 S
iz 23 3 A0 )65 @M\«,ﬂu,@&ujﬂ, A
15 A & ) al 3l 5 Blme) JB5 . a3l ol g ) N

P JB 156 C‘“J“” CSCWJ‘ faJMj xS %56

15 Kitab al-’Arsy, ad-Dzahabi, (2/309) dan al “Uluww, Adz-Dzahabi, hal.166.

109



110

2 %A JELS 6 15 ul; W\.\.@JC_‘JM)\ 2’7/5/
35 B O VNG LS r o N &S U
e fonlas B e S 0 s 55 JB LS

"Dan sungguh banyak dari ulama yang mengatakan pada hadis ini
dan yang semisalnya dari riwayat-riwayat tentang sifat Allah dan
riwayat tentang turunnya Allah setiap malam ke langit dunia, mereka
(para ulama) mengatakan: riwayat-riwayat tentang ini telah tsabit
(tetap), wajib diimani, tidak boleh diragukan, dan tidak boleh dikatakan
bagaimana. Beginilah diriwayatkan dari Malik bin Anas, Sufyan bin
Uyainah, dan Abdullah bin Al-Mubarak bahwa mereka mengatakan
pada hadis-hadis ini: 'Biarkanlah ia sebagaimana datangnya
(sebagaimana adanya) tanpa takyif'. Dan begitulah yang dikatakan
oleh ulama Ahlus Sunnah waljamaah.

Adapun Jahmiyah mereka mengingkari riwayat-riwayat ini dan
mengatakan: 'Ini adalah tasybih'. Sungguh Allah menyebutkan pada
banyak ayat dalam kitab-Nya sifat tangan, mendengar, dan melihat.
Namun orang-orang Jahmiyah menakwil ayat-ayat ini dan mereka
menafsirkannya tidak sesuai dengan tafsiran ulama. Mereka
mengatakan sesungguhnya Allah tidak menciptakan Adam dengan
kedua tangannya. Mereka juga mengatakan bahwa makna tangan
adalah kekuatan.

Ishaq bin Ibrahim berkata: tasybih 'penyerupaan' itu jika mengatakan
tangan Allah seperti/semisal tangan makhluk, atau mengatakan
pendengaran Allah seperti/semisal pendengaran makhluk, maka inilah
tasybih. Adapun mengatakan sebagaimana yang Allah katakan:
tangan, pendengaran, dan penglihatan saja tanpa mengatakan takyif
atau mengatakan pendengarannya seperti/semisal pendengaran
makhluk, maka ini bukanlah tasybih. Sebagaimana firman Allah “tidak
ada yang semisal dengan-Nya dan Dia Maha Mendengar dan Maha
Melihat.”. (HR.Tirmidzi)



4. Keempat: Utsman bin Sa'id Ad-Daarimi (wafat 280 H)
la menulis sebuah bantahan terhadap seorang tokoh
Jahmiyah yang bernama Bisyr bin Giyats al-Marisi dalam
sebuah kitab yang berjudul :

sl o) ) e s 02 B

“Bantahan Utsman bin sa’id terhadap al-Marisi seorang Jahmiyah
yang pembangkang”

Beliau menyebutkan takwilan-takwilan al-Marisi lalu
beliau bantah. Di antara takwil-takwil tersebut adalah:
a. Mentakwil turunnya Allah ke langit dunia dengan turun
rahmatnya Allah. Beliau berkata:

4

S DL L= PO LD B SR P =

"Maka sang penentang menyatakan bahwa bukan Allah yang
turun ke langit dunia akan tetapi yang turun adalah perintah-Nya

dan rahmat-Nya."

b. Mentakwil tangan Allah dengan nikmat. Ad-Darimi berkata:
s 0 5 Bl Ll LA £ a5

"Dan Al-Marisi dan komplotannya juga menyatakan bahwa
tangan Allah adalah nikmat-Nya."

c. Mentakwil sifat =il "melihat dan &) mendengar Allah
dengan sifat "ilmu". Ad-Darimi berkata:

111



}‘\3)3 ‘j J@ Yj C"“ \)" \)N\ ‘)j’"’) U\)—-ﬂ\ﬂ“ C‘;)‘Q{ :\;{J\i

Forybre Y 1S e gty

"Dan Al-Marisi juga menyatakan tentang firman Allah :
'Sesungguhnya Allah maha mendengar lagi maha melihat" (QS
Al-Hajj: 75), 'Dan Allah maha melihat para hamba' (QS Ali
Imran: 15) bahwasanya Allah mendengar suara dan melihat warna
tanpa pendengaran dan tanpa penglihatan. Dan bahwasanya
firman Allah "maha melihat para hamba" yaitu Allah mengetahui
mereka, bukan Allah melihat mereka dengan penglihatan.

d. Mentakwil melihat Allah di akhirat dengan tambahan ilmu
tentang Allah. Ad-Darimi berkata:

Q,i..ﬁ\lr)\;\\afuu,i..)\}brgo\d,.u /dzg
el 15 154 16,5 Gt 51 &Uﬂ ,w SiE
"Maka si Jahil (yaitu Al-Marisi) menyatakan bahwa tafsir sabda
Nabi, Kalian akan melihat Rabb kalian di mana kalian tidak desak-
desakan dalam melihat-Nya", artinya adalah 'Kalian mengetahui
bahwa kalian memiliki Rabb yang tidak kalian ragukan lagi
sebagaimana kalian tidak ragu tentang rembulan bahwa ia adalah
rembulan'. Bukan maksudnya pandangan kaum mukminin
melihatnya dengan terang-terangan pada hari kiamat." 1

155 Lihat, Naqdh “Utsman bin Said ad-Darimi, Utsman bin Said ad-Darimi, (1/ 214,
284, 300, 359).

112



5. Kelima: Abul Hasan Al-Asy’ari (wafat 324 H)

Abul Hasan Al-Asy'ari -sebagaimana telah diketahui-
bahwa selama 40 tahun berakidah Muktazilah, bahkan dia
belajar kepada tokoh Muktazilah yaitu Abu Ali Al-Juba'i,
sehingga dia menjadi tokoh Muktazilah yang luar biasa. Setelah
itu Abul Hasan Al-Asy'ari bertaubat dan menulis buku berjudul
Magqalatul Islamiyyin, yang dalam kitab tersebut dia merincikan
dengan sangat detail tentang akidah Muktazilah. Abul Hasan
Al-Asy'ari berkata:

e 12 JE S Je s eadd clazds i GG
S el 1o B D 3 B e aiE S el sl e o)
6 S e A 8l A5 s ki mJuLSLm 5l oS
Al 85 day: J6 1S 488D 5a w2y oo i Sl dils
W s L esd 3els 65T A0 00 ) Jely Uslio
a & Aad 15 | 055 38 Al 4 2ilx i S 3 s

Jp) i st e sz

"Berkata Ahlus Sunnah dan ulama hadits.... bahwasanya Allah
beristiwa' di atas 'Arsy sebagaimana firman Allah: 'Dia Ar-Rahman
beristiwa' di atas 'Arsy'; dan kami tidak mendahului Allah
dalam berbicara tentang hal ini, dan kami berkata Allah istiwa' tanpa
membagaimanakannya.

Dan Dia memiliki wajah sebagaimana firman-Nya: 'Dan yang abadi
adalah wajah Rabbmu.

Dan Dia Allah memiliki dua tangan sebagaimana firman-Nya; 'Aku
ciptakan Adam dengan kedua tangan-Ku'.

Dan Dia datang pada hari kiamat bersama malaikat-malikat-Nya,
sebagaimana firman-Nya: 'Dan datanglah Tuhanmu dan malaikat
berbaris-baris.

113



Dan Dia Allah turun ke langit dunia sebagaimana datang riwayatnya
dalam hadits.

Dan tidaklah mereka (Ahlus Sunnah dan Ahli hadits) berkata
(berakidah) kecuali dengan apa yang mereka dapatkan dalam Al-
Quran atau riwayat yang datang dalam sabda Nabi.

Adapun Muktazilah mengatakan bahwasanya istiwa' Allah di atas
'Arsy maknanya istaula (menguasai)." 156

Berdasarkan nukilan-nukilan para ulama di atas yang
menjelaskan model-model takwil kaum Jahmiyah yang mereka
temukan di masa mereka, maka dapat kita simpulkan bahwa
ternyata takwil-takwil kaum Asya'irah Mutaakhirin sama persis
dengan takwil-takwil kaum Jahmiyah, yaitu:

1. Mentakwil sifat tangan Allah dengan kekuatan atau dengan
nikmat.

2. Mentakwil sifat istawa (di atas 'arsy) dengan istaula (menguasai
'arys).

3. Mentakwil sifat "nuzul/turun" nya Allah ke langit dunia
dengan "turunnya rahmat-Nya."

4. Mentakwil sifat melihat dan mendengar dengan "mengetahui'.

Diatas adalah sebagian perkataan para ulama terdahulu
mengenai pemahaman asy’ariyyah mutakhirin, yang ternyata
pendahulu mereka mempunyai persamaan pemahaman dengan
golongan jahmiyyah dan mu’tazilah. Ini menandakan bahwa
sejatinya kaum asy’ariyyah mutakhirin tidak mengerti
pemahaman yang mereka anut selama ini ternyata sama dengan
golongan jahmiyyah dan mu’tazilah, namun pahitnya seakan-akan
mereka tidak mengakui akan kebenaran yang telah disampaikan
oleh perkataan para ulama terdahulu.

Mereka Mengaku Pengikut Abul Hasan al-Asy’ari Namun
Ternyata Abul Hasan Akidahnya Tidak Sama Seperti Mereka

Ini adalah kenyataan pahit yang selanjutnya, yaitu mereka
mengaku pengikut Abul Hasan Al-Asy'ari, akan tetapi agidah Abul
Hasan Al-Asy'ari tidak seperti agidah mereka.

114

1%, Magqalatul Islamiyyin, Abul hasan al-Asy’ari, hal. 211.



Ada beberapa buku-buku karya Abul Hasan Al-Asy'ari yang
sampai kepada kita, di antaranya; Al-Luma' fi ar-Radd 'ala Ahli az-
Zaigh wa al-Bida', Risalah Ilaa Ahli Tsaghar, Al-Ibanah 'an Ushuul
ad-Diyaanah, Magqalatul Islamiyyin. Keempat buku Abul Hasan
Al-Asy'ari ini jika kita baca maka akan kita dapatkan bahwa isinya
menyelisihi akidah orang- orang Asya'irah sekarang. Oleh
karenanya ini adalah kenyataan pahit bagi mereka, yaitu mereka
mengaku-ngaku berakidah seperti akidah Abul Hasan Al-Asy'ari,
akan tetapi akidah Abul Hasan Al-Asy'ari berbeda dengan akidah
mereka.

Kenyataan ini bukanlah mengada-ngada, bahkan diakui
oleh tokoh-tokoh orientalis. Di antaranya George Abraham
Makdisi, ia berkata:

sl 355 Allgas o a8 ST 3 N ) 15g el 25 50
J\«W\J&\quwhuﬁ wuﬂ““uﬁﬂw owu\ ANYS
35550 1 8 42 Akl )}A\Q\M\J&Yf&@jé

/

z

\JJJ&J.\.?\MH»MK_“ M\;\xmu A

_,_ \

SR 2 886 b iy eadht T sl ) o 5 Ay

=

Gl Vs oS e 28T o aaN
"Asya'irah menamakan diri mereka dengan nama ini karena mereka
memperjuangkan  pemikiran ~ Abul Hasan Al-Asy'ari. Mereka
mengabarkan kepada kami bahwasanya akidah Abul Hasan Al-Asy'ari
sama dengan akidah mereka. Akan tetapi dengan mengamati buku-buku
yang disandarkan kepada Abul Hasan Al- Asy'ari maka kami mengerti -
dengan keyakinan yang tidak ada keraguan- bahwasanya akidah yang
dinukilkan dari Abul Hasan Al-Asy'ari tidak sama dengan akidah yang
Abul Hasan al-Asy'ari sendiri torehkan (dalam buku-bukunya). Nampak
dalam kitab al-Ibanah 'an Ushuul al-Diyaanah bahwa beliau adalah

115



Atsariy (pengikut ahlul hadits) murni, beliau dengan tulus mengikuti
ulama yang paling kuat berpegang tequh dengan mazhab salaf yaitu Imam
Ahmad bin Hanbal. Bahkan Al-Asy'ari di kitabnya al-Ibanah lebih dekat
kepada mazhab Ahlul hadits, dan sangat jauh dari mazhab Asya'irah.
Semakin kuat salafinya Abul Hasan Al-Asy'ari pada kitabnya Magalaat
al-Islaamiyin." 157

Ada banyak perbedaan antara akidah Abul Hasan Al-Asy'ari
dengan akidah Asy’ariyyah zaman sekarang, di antaranya:

1. Orang-orang Asy’ariyyah menggunakan dalil A'radh untuk
menetapkan adanya Tuhan, adapun Abul Hasan Al-Asy'ari
mengikuti akidah Ahlus Sunnah. Dalam kitabnya Al-Luma' dia
berkata bahwasanya berdalil adanya Tuhan dengan adanya
makhluk, dengan perubahan manusia dengan tahapan-
tahapannya, ini semua menunjukkan adalah Al-Khaliq.'>® Maka
seakan-akan untuk menetapkan adanya Tuhan tidak perlu
dengan dalil A'radh, jisim, dan yang lainnya, karena hal itu
semua adalah sesuatu yang susah untuk dipahami oleh orang-
orang. Sesungguhnya dengan melihat manusia yang asalnya
dari mani, kemudian keluar dari rahim seorang wanita dengan
ukuran yang sesuai, kemudian berubah dari satu tahap ke tahap
berikutnya sudah jelas menunjukkan bahwa ada yang mengatur
itu semua. Demikian pula ketika melihat alam semesta yang
megah, dengan melihatnya saja sudah cukup bagi seseorang
untuk meyakini bahwasanya ada yang menciptakannya. Tidak
perlu mengatakan bahwa alam ini adalah jisim, dan jisim itu
A'radh, dan A'radh itu sesuatu yang dinamis, dan seterusnya.
Ini semua rumit dan bikin pusing, dan tentunya tidak pernah
dijadikan dalil oleh Abul Hasan Al-Asy'ari. Oleh karena itu, di
sinilah mereka orang-orang Asy’ariyyah menyelisihi Abul
Hasan Al-Asy'ari untuk menetapkan adanya Tuhan. Bahkan
Abul Hasan Al-Asy'ari dalam kitabnya Risalah ilaa Ahli
Tsaghar justru berdalil dengan dalil-dalil Al-Quran untuk

157 . Al-Asy ‘ariy dan al- Asya’irah fi Taarikh ad-Diin al Islami, George Almaqdisi,
hal.16.

1% Alluma’ fi Raddi ‘ala Ahliz Zayghi wal Bida’, Abul Hasan Al asy’ariy, hal. 15-
16.

116



menjelaskan adanya Tuhan, dan juga dia berdalil bahwa
benarnya seorang rasul menunjukkan adanya Tuhan'> . Selain
itu, yang lebih pahit lagi adalah Abul Hasan Al-Asy'ari
membantah  pendalilan  orang-orang yang mengaku
Asy’ariyyah yang menggunakan dalil A'radh dalam kitabnya
Al-Ibanah, bahwasanya pendalilan dengan dalil A'radh adalah
pendalilan yang salah dan juga pendalilannya orang-orang Ahli
Filsafat. Lihatlah, dalil yang mereka gunakan dibantah oleh
imam mereka, dan ini adalah kenyataan pahit yang sangat
menyedihkan bagi mereka.

. Di antara perbedaan antara Abul Hasan Al-Asy'ari dan
Asy’ariyyah zaman sekarang adalah perbedaan dalam
memahami kalam Allah. Kita telah menyebutkan bagaimana
akidah Asy’ariyyah dalam hal kalam Allah, akan tetapi ternyata
Abul Hasan Al-Asy'ari berkata mengenai firman Allah :

LS s A1 K3

"Dan Allah berbicara langsung kepada Musa." (QS. An-Nisa': 164)

-
3

23 Kl 1 05 3 1,2l 1 55
s L 338 52 VS 25 108 3 Bl

\o

"Berbicara yaitu berbicara secara langsung dengan pembicaraan, dan
tidak boleh perkataan orang yang berbicara ditempatkan kepada
selainnya, tidak boleh terciptakan pada selain-Nya, sebagaimana tidak
boleh hal itu pada sifat ilmu."160

Jadi, Allah berbicara secara langsung kepada Nabi Musa
alaihissalam, Tidak seperti perkataan Asy’ariyyah bahwa
perkataan Allah itu adalah suara yang Allah ciptakan namun
bukan suara Allah yang kemudian didengar oleh Nabi Musa

159 Risalah Ila ahli Tsaghar, Abul Hasan al Asy’ariy, hal. 184
160 Al Ibanah ‘an Ushuliddiyaanah, Abul Hasan al Asy’ariy, hal. 72.

117



118

alaihissalam. Maka di sini secara tidak langsung Abul Hasan Al-
Asy'ari membantah mereka bahwa yang namanya pembicaraan
itu harus disandarkan langsung kepada dzat yang berbicara.
Demikian juga tidak boleh mengatakan bahwa lafal-lafal dalam
Al-Qur'an adalah bukan lafal-lafal dari Allah, karena itu berarti
menyandarkan pembicaraan kepada selain pembicara.

. Diantara perbedaan juga adalah Abul Hasan Al-Asy'ari

menetapkan sifat istiwa', dan beliau membantah orang-orang
yang menafsirkan istiwa' dengan istilah istaula. Beliau
mengatakan bahwasanya yang menafsirkan istiwa' dengan
istaula adalah Muktazilah, dan kita tahu bahwa Asy’ariyyah di
zaman ini semua menafsirkan istawa' dengan istaula.

. Abul Hasan Al-Asy'ari dalam kitabnya Al-Ibanah dan

Magqalatul Islamiyyin juga menetapkan sifat tangan bagi Allah,
bahkan dalam Al-Ibanah beliau membantah orang yang
menafsirkan tangan dengan nikmat atau qudrah. Sementara
kita tahu bahwa Asy’ariyyah tidak menetapkan sifat tangan.

. Abul Hasan Al-Asy'ari juga menetapkan sifat wajah dan beliau

mengatakan bahwasanya barang siapa yang menafikan sifat
wajah maka dia adalah Ahlul Bid'ah, dan kita tahu Asy’ariyaah
menolak sifat wajah. Dalam kitabnya Al-Ibanah dan Maqalatul
Islamiyyin, Abul Hasan Al-Asy'ari bahkan tidak hanya
menetapkan sifat wajah, akan tetapi juga menetapkan sifat mata
yang orang-orang Asy’ariyyah nafikan sebagaimana sifat
wajah. Abul Hasan Al-Asy'ari berdalil dengan sabda Nabi:

S e saelialy 52l A1 )

"Sesungguhnya Rabb kalian tidaklah buta sebelah. Sedangkan Dajjal
buta pada mata sebelah kanan." (HR.Albukhari No. 4402)

. Abul Hasan Al-Asy'ari juga menetapkan Allah di atas

sebagaimana disebutkan dalam kitabnya Al-Ibanah, Risalah ilaa
Ahli Tsaghar, dan Magqalatul Islamiyyin. Adapun Asya'irah
Mutaakhirin semuanya menolak Allah di atas.



7. Abul Hasan Al-Asy'ari dalam kitabnya Al-Ibanah dan
Magalatul Islamiyyin juga menetapkan sifat datangnya Allah
sebagaimana Allah berfirman:

2 s 2y 5 ss

"Dan datanglah Tuhanmu, dan malaikat berbaris-baris." (QS. Al-
Fajr: 22). Adapun Asya'irah Mutaakhirin semuanya menolak hal
tersebut.

8. Abul Hasan Al-Asy'ari berkata bahwa Allah dilihat pada hari
kiamat dengan mata, beliau tidak mempermasalahkan melihat
ke arah hal ini karena beliau sendiri menetapkan Allah di atas
sementara  Asy’ariyyah  mutakhirin bingung dengan
menyatakan Allah di lihat tapi tanpa berhadapan dan tanpa
arah.

9. Abul Hasan Al-Asy'ari berpendapat bahwa melihat Allah di
surga adalah puncak kelezatan, sementara Asy’ariyyah
berpendapat bahwa Allah tidak bisa mencintai dan tidak bisa
dicintai. Jika Allah tidak bisa dicintai lantas bagaimana bisa
berlezat memandang-Nya. Abul Hasan berkata:

RN NERESTR
"Karena melihat Allah ta'ala adalah puncak kelezatan." 161
Sl QA 35 e Jaadl A (38 2l

"Dan tidak ada kenikmatan di surga yang lebih baik daripada melihat
Allah dengan mata." 162

161 Ibid, hal. 47
162 Ibid, hal. 54

119



10. Abul Hasan Al-Asy'ari menetapkan seluruh sifat bagi Allah

yang datang dalam Al-Quran dan Sunnah dalam kitabnya
Risalah ilaa Ahli Tsaghar. Beliau berkata:

iy iy Wik gy g U ez JE A iz e 1542

A S 3555 Loty S 3 eSS 3 1)

"Dan mereka (para salaf) menetapkan seluruh sifat Allah yang Dia
tetapkan diri-Nya dalam Al-Quran, dan seluruh sifat yang ditetapkan
oleh  Nabi-Nya  tanpa  pengingkaran, dan tanpa  takyif
(membagaimanakannnya), dan bahwasanya beriman kepada sifat-sifat
ini wajib dan meninggalkan takyif adalah wajib." 163

Perkataan Abul Hasan Al-Asy'ari ini adalah akidah Ahlus

Sunnah, sehingga perkataan Abul Hasan Al-Asy'ari ini membantah
akidah orang-orang Asya'irah secara umum.

Diantara perbedaan pemahamam tentang aqidah antara Al-

Imam Abul Hasan Al-Asy’ari dengan Asy’ariyyah mutakhirin bisa
dilihat pada tabel berikut:

Perbedaan antara akidah Abul Hasan Al-Asy'ari
dengan akidah Asya'irah zaman sekarang

Asy'ariyah
Abul Hasan Al-Asy'ari sy artyahi zaman

sekarang
Menggunakan dalil
Mengikuti metode Ahlus Sunnah dalam | A'radh dalam
menetapkan adanya Tuhan menetapkan

adanya Tuhan

Allah berbicara secara langsung kepada Nabi | kalam nasfsi yang
Musa alaihissalam statis, tidak

Kalam Allah adalah

berubah sejak azali

Menetapkan Allah ber-istiwa'

Mentakwil  Allah
ber-istiwa' dengan

120

163 Risalah Ila Ahli Tsaghar, Abul Hasan al Asy’ariy, hal. 133



Perbedaan antara akidah Abul Hasan Al-Asy'ari
dengan akidah Asya'irah zaman sekarang

Asy'ariyah
Abul Hasan Al-Asy'ari sy artyah zaman

sekarang
istaula'
(menguasai)
Mentakwil tangan
Menetapkan Allah memiliki tangan Allah dengan
qudrah atau
nikmat-Nya
Menolak Allah
Menetapkan Allah memiliki sifat wajah memiliki sifat
wajah

Bingung, dengan
mengatakan Allah

Menetapkan Allah dapat dilihat pada hari
enetapkan  Allah dapat dilihat pada hari | ..~ tapi

Kiamat berhadapan  dan
tanpa arah
Menolak Allah

Menetapkan Allah datang pada hari kiamat datang pada hari
kiamat

Allah tidak Dbisa
mencintai dan tidak
bisa dicintai  (Jika

Allah tidak bi
Melihat Allah di surga adalah puncak kelezatan a 1aa 15a

dicintai lantas
bagaimana bisa
berlezat

memandang- Nya)

Menetapkan seluruh sifat bagi Allah yang | Hanya menetapkan

datang dalam Al-Quran dan Sunnah tujuh sifat

Inilah di antara kenyataan pahit yang dirasakan oleh orang-
orang Asy’ariyyah, di mana ternyata mereka justru menyelisihi
akidah imam mereka yang mereka bernisbah kepadanya.
Sesungguhnya jika ditanyakan kepada orang-orang Asy’ariyyah
tentang agidah mana yang mereka ikuti dari Abul Hasan Al-
Asy'ari, maka mereka pasti tidak bisa menunjukkannya, bahkan

121



yang ada adalah akidah mereka ikut kepada Ar-Razi, Al-Juwaini,
dan yang lainnya.164

Sehingga bisa dikatakan mereka kaum Asy’ariyyah
mutakhirin sebenarnya menyadari akan kesalahan pemahaman
mereka, namun seakan-akan mereka menutup mata dengan fakta
dari perkataan para ulama terdahulu, mereka bahkan meyakini
agidah merekalah yang sesuai dengan ahlu sunnah wal jama’ah
namun faktanya justru aqidah mereka menyelisihi imam mereka
sendiri dan lebih dekat kepada agidah jahmiyyah dan mu’tazilah.

*kkkk

122

164 Lihat, Syarah al-Aqgidah al-Wasithiyyah, DR. Firanda Andirja, 261.



BAB 13
SANGGAHAN TERHADAP DOKTRIN SIFAT 20
DALAM AQIDAH ASY'ARIYYAH

A. Sejarah Singkat Paham Asy'ariyah

Asy’ariyyah adalah kelompok yang menyandarkan
pemahamannya pada Abul Hasan Al-Asy’ari (rahimahullah-
semoga Allah merahmatinya).Nama lengkapnya adalah Ali bin
Ismail bin Ishaq bin Salim bin Ismail bin Abdullah bin Musa bin
Abi Burdah bin Abu Musa Al Asy’ari. Lahir di Bashrah, Iraq pada
tahun 260 H atau 270 H.

Masa kecil dan mudanya dihabiskan di kota Bashrah yang
kala itu sebagai pusat kaum Mu'tazilah.Tanpa terelakkan pada
masa pertumbuhannya terpengaruh oleh lingkungan keluarga
penganut pemikiran Mu'tazilah dari ayah tirinya Abu Ali Al
Jubba’i. Namun kemudian, beliau bertaubat dari pemikiran
Mu'tazilah ini. Allah memberi petunjuk untuk mulai merujuk
kepada madzhab Salaf.

Setelah pindah ke Baghdad dan bergabung dengan para
tokoh murid-murid Imam Ahmad, akhirnya beliau secara total
menjadi seorang pengikut manhaj Salaf Ahlussunnah wal jama'ah.
Pada fase akhir dari kehidupannya, beliau sempat menulis
beberapa kitab berisi pernyataan taubatnya dari seluruh pemikiran
Mu'tazilah dan syubhat-syubhat Kullabiyyah. Diantaranya,: Al
Luma’, Kasyful Asrar Wa Hatkul Asrar, Tafsir Al Mukhtazin, Al
Fushul Fi Raddi ‘Alal Mulhidiin Wa Kharijin ‘Alal Millah Ka Al
Falasifah Wa Thabai'in Wad Dahriyin Wa Ahli Tasybih, Al
Magqalaat Al Islamiyyin dan Al Ibanah.165

165, https:/ /islamqa.info/ar/226290

123


https://islamqa.info/ar/226290

B. Perkembangan Permikiran Teologi Asy'ariyyah

1.

Masa Abul Hasan Al Asy'ary (330H) : Menetapkan seluruh sifat
dzatiyah, seperti wajah, 2 tangan, 2 mata, ketinggian pada zat
Allah.
Abu Bakar Albagqillani (403H) : Menetapkan seluruh sifat
dzatiyah untuk membantah Mu'tazilah, hanya saja beliau
menetapkan adanya dalil A'radh.
Ibnu Faurak (406 H) : Menetapkan seluruh sifat dzatiyah namun
menolak sifat al'ulluw (tinggi) pada Allah, namun membantah
Mu'tazilah yang mentakwil istiwa dengan mengusai.
Adbul Qahhar Albaghdadi (429H) : Mentakwil sifat zatiyah
(wajah: zat, tangan : kekuasaan),
Albaihaqi (458H): Sama dengan Albagqillani tidak mentakwil.
Abul Ma'ali Aljuwaini (478H) : Mulai kembali ke madzhab
Mu'tazilah dengan beberapa doktrin:
- Mentakwil seluruh sifat dzatiyah.
- Membenarkan takwil Mu'tazilah istawa dengan menguasai.
- Membenarkan Mu'tazilah bahwa kalamullah yang didengar
oleh nabi Musa adalah suara yang diciptakan oleh Allah di
udara.
Arrazi (606H): Terpengaruh oleh konsep Filsafat:
- Perhatian dengan konsep teologi Ibnu Sina
- Mendukung teori Aristoteles
- Berpendapat dengan mutsul Alaflathoniyah (teori emanasi)
- Berpendapat bahwa bintang-bintang ada ruhnya dan
berpengaruh terhadap kejadian alam.
Pada hakikatnya konsep ini menghidupakan kembali ajaran

Jahmiyyah.166

C. Klasifikasi Sifat 20

Berikut Kklasifikasi sifat 20 menurut doktrin teologi

Asy’ariyyah:

1.

Sifat Annafsiyah (menunjukan adanya zat Allah) yaitu satu sifat
(Wujud: 25 V)

166, Pendidikan Agama Islam Berbasis Tashfiyah dan Tarbiyah, Hendra Oktafia

Saputra, PT. Pena Persada, Purwokerto, hal. 57-58.

124



2. Sifat Al Ma'ani (makna tambahan pada sifat), ada 7:

- Qudrat (kuasa)

- Iradat (kehendak)

- Ilmu

- Hayyun (hidup)

- Sama’ (mendengar)
- Bashar (melihat)

- Kalam (berbicara).

3. Sifat maknawiyah sebagai proyeksi dari sifat Ma'ani,
berjumalah 7 (Qadiran, Murydan, 'Aliman, Hayyan, Sami'an,
Bashiran, Mutakalliman)

4. Sifat Salbiyyah : Untuk menolak nama negatif dari zat Allah,
sifat ini tidak ada kaitannya dengan substansial, Ada 7 :

- Qidam atau azali untuk menolak sifat permulaan bagi Allah.

- Baqga' (kekal) untuk menolak fana'(hancur/sirna)

- Mukhalfatuhu lill hawaditsi (berbeda dengan makhluk)
menolak persamaan dengan makhluk.

- Qiyamuhu binafsishi (untuk menolak zat Allah butuh pada
yang lain.

- Wahdaniyyah (esa), untuk menolak berbilangnya zat Allah.

D. Uraian Pembagian Sifat 20

Tujuh sifat Ma’ani di atas tidak ditetapkan oleh Asy’ariyyah
berdasarkan dalil syar’i, yaitu Al-Qur’an dan As-Sunnah. Namun,
ditetapkan berdasarkan dalil akal (logika) semata. Bagaimana
logika seperti itu bisa sampai menetapkan tujuh sifat saja? Berikut
alur berpikirnya.

Adanya makhluk menunjukkan adanya qudrah (kekuasaan)
Allah # sebagai pencipta. Teraturnya makhluk di alam semesta
menunjukkan Allah % memiliki sifat “ilmu. karena jika bodoh tentu
tidak bisa mengatur. lalu adanya matahari, bulan, bumi, langit,
hewan dengan berbagai jenisnya, semua ini menunjukkan
adanya iradah Allah %

Tiga sifat ini (qudrah, ilmu, dan iradah) tidak mungkin ada
kecuali pada dzat yang hidup (hayyun). Jika sifat hayyun telah
ditetapkan, maka bisa jadi dzat tersebut memiliki
pendengaran (sama’); penglihatan (bashar); dan berbicara (kalam)

125



126

karena kebalikan dari tiga hal tersebut (tuli, buta dan bisu) tidak
berhak dan mustahil jadi tuhan/pencipta. Setelah menetapkan 7
sifat ini, mereka pun menolak untuk menetapkan sifat lainnya,
seperti sifat mahabbah (mencintai), ridho (meridhai), ghadhab
(murka), karena tidak bisa diterima oleh akal mereka. Sifat-sifat
tersebut harus ditolak (atau dalam bahasa mereka: ditakwil)
semuanya, sesuai dengan “petunjuk akal”.

Tujuh sifat yang ditetapkan oleh Asy’ariyyah tersebut
dinamakan dengan il wlw (shifaat ma’ani). Kemudian dari tujuh

sifat tersebut, dibentuklah tujuh sifat lainnya, yaitu .y «lw (shifat

ma’nawiyyah), yaitu sifat-sifat yang kembali ke tujuh shifaat
ma’ani. Ketujuh sifat ma'nawiyyah tersebut adalah:

WK e b b W Tay e 1o S,

“Kaunuhu Qadiran, Kaunuhu Muridan, Kaunuhu ‘Aliman, Kaunuhu
Hayyan, Kaunuhu  Sami’an, Kaunuhu  Bashiran, Kaunuhu
Mutakalliman.”

Mereka pun menambahkan lagi enam sifat yang mereka
sebut dengan .l ol (shifat salbiyyah). Artinya, sifat yang
ditiadakan dengan tujuan tanzih (mensucikan Allah dari
penyerupaan terhadap makhluk). Shifat salbiyyah tersebut adalah:

“Wujud, Qidam, Baga’, Mukholafatuhu Ta’ala lil Hawaditsi, Qiyamuhu
binafsihi, Wahdaniyah.”Sehingga jumlah totalnya menjadi 20 sifat.



Namun, sifat-sifat ini intinya kembali ke tujuh sifat di awal,
yaitu shifat ma’ani. Inilah sejarah singkat dua puluh sifat wajib bagi
Allah, yang banyak tersebar di tengah-tengah kaum muslimin saat

ini.167

E. Sanggahan Terhadap Pemahaman Asy’ariyyah
1. Sanggahan pertama: Rasulullah & tidak membatasi sifat

Allah dengan jumlah tertentu.

Kalau seseorang mau mempelajari aqidah yang benar,
bersumber dari Al-Quran dan As-Sunnah, akan jelas dan
tampak baginya bahwa nama dan sifat Allah Ta’ala tidaklah
dibatasi dengan bilangan tertentu. Hal ini karena Allah Ta’ala
memiliki nama-nama dan sifat-sifat yang Allah Ta’ala simpan
dalam ilmu ghaib-Nya, yang tidak diketahui oleh seorang pun
dari para malaikat atau nabi yang diutus. Rasulullah g

bersabda;

Hite ) Je 3y &) )

"Aku memohon kepada Engkau dengan semua nama yang menjadi
nama-Mu, baik yang telah Engkau jadikan sebagai nama diri-Mu atau
yang Engkau ajarkan kepada seseorang dari makhluk-Mu atau Engkau
turunkan dalam kitab-Mu atau Engkau sembunyikan menjadi
ilmu ghaib di sisi-Mu.” [HR. Ahmad]

2. Sanggahan ke dua: Allah * memiliki banyak nama yang
sekaligus mengandung sifat

Kalau Allah Ta’ala menyebutkan nama As-Samii’, maka

hal ini menunjukkan bahwa Allah Ta'ala memiliki sifat

mendengar (as-sam’u). Kalau Allah Ta’ala menyebutkan

nama Al-"Aliim, hal ini menunjukkan bahwa Allah Ta’ala

107 https:/ /muslim.or.id/38056-sifat-allah-apakah-hanya-tujuh-atau-dua-puluh-
02.html.

127



128

memiliki ilmu (al-ilmu). Dan demikian seterusnya. Berbeda
dengan nama makhluk (manusia biasa, kecuali Nabi
Muhammad #), bisa jadi hanya sekedar nama tanpa

menunjukkan sifat. Ada seseorang yang bernama “Shalih”,
namun mungkin saja perilakunya tidak mencerminkan
namanya.

Berarti, jumlah sifat Allah Ta’ala mengikuti jumlah nama
Allah Ta’ala. Hal ini belum termasuk dengan sifat-sifat yang
disebutkan secara khusus oleh Allah Ta’ala maupun Rasulullah
#. Oleh karena itu, darimana kita mengatakan bahwa sifat Allah
Ta’ala hanya 7 atau 20?

Sebagian kaum Muslimin mungkin menghapal al-
asmaaul husnaa yang berjumlah 99. Meskipun hal ini tidak
berarti menunjukkan pembatasan nama Allah hanya
sejumlah itu. Kalau sifat Allah hanya 20, berarti ada 79 nama
Allah yang tidak mengandung sifat (99 dikurangi 20).

Kalau hanya menetapkan 20 sifat, berarti Allah tidak
memiliki sifat al-"izzah (kekuatan). berarti nama Allah * Al-
‘Aziiz hanyalah sekedar nama dan tidak mengandung sifat,
karena sifat al-‘izzah tidak terdapat dalam dua puluh sifat
tersebut. Lalu, apa bedanya aqidah ini dengan aqidah
Mu'tazilah yang hanya menetapkan nama tanpa sifat?

. Sanggahan ke tiga: Membatasi jumlah sifat Allah secara tidak

langsung mencela Allah Ta’ala

Pembatasan sifat Allah hanya 20 saja, secara tidak
langsung berarti mencela Allah, karena kurangnya sifat akan
mengurangai kesempurnaanNya.

Jika dikatakan kepada seseorang”Engkau itu orangnya
dermawan dan suka pemaaf.” Lalu kita katakan kepada orang
lain, "Engkau itu orangnya baik hati, suka menolong, penyabar, suka
memaafkan kesalahan orang lain, pengertian, tidak egois, pintar, suka
berhemat, rendah hati, ramah, selalu sehat, dst”. Maka
pertanyaannya, ”Siapakah yang lebih baik dan sempurna?” Maka
tentu semua sepakat bahwa yang lebih baik dan lebih sempurna
adalah orang yang ke 2.



Demikian pula halnya dengan Allah Ta’ala untuk
menunjukkan kesempurnaan-Nya adalah dengan merinci dan
memperbanyak penyebutan sifatNya yang mulia.’®® Contohnya
adalah firman Allah Ta’ala,

ST 33 & sl sl 52 335505 il 2 5A N )Y 0T 54y

4)3\/"” \J\;;;.\}f,j\ /»\’J,JV/\ Jwau Y| 4 \\

£ Ve

3l AC“"’ AT N4 ”\&JU\OA;\«»\ & d;,.,:u

i ST 35301335 o N e

“Dia-lah Allah yang tiada sesembahan (yang benar) selain Dia, Yang
Mengetahui yang ghaib dan yang nyata. Dia-lah Yang Maha pemurah
lagi Maha penyayang. Dia-lah Allah, Yang tiada sesembahan (yang
benar) selain Dia, Raja, Yang Maha suci, Yang Maha sejahtera, Yang
Mengaruniakan keamanan, Yang Maha memelihara, Yang Maha
perkasa, Yang Maha kuasa, Yang Memiliki segala keagungan, Maha
suci Allah dari apa yang mereka persekutukan. Dia-lah Allah, Yang
Menciptakan, Yang Mengadakan, Yang Membentuk rupa, Yang
Mempunyai asmaaul husna (nama-nama yang indah). Bertasbih
kepada-Nya apa yang di langit dan bumi. Dan Dia-lah Yang Maha
perkasa lagi Maha bijaksana.” (QS. Al-Hasyr : 22-24).

4. Sanggahan ke empat: Tujuh atau dua puluh sifat tersebut
hanya untuk menyederhanakan untuk memahamkan
masyarakat awam (?)

Perkataan semacam ini menunjukkan bahwa mereka
sendiri belum paham aqidah Asy’ariyyah yang dipegangi oleh
tokoh-tokoh atau ulama-ulama Asy’ariyyah (generasi
muta’akhirin). Karena pada prakteknya mereka memang sudah
punya konsep yang absolut untuk membatasi sifat Allah *
tersebut.

168 Lihat Syarh Al-Qowa’idul Mutsla, Syaikh Muhammad bin Shalih Al-
‘Utsaimin, cet.1, Darul Atsar, Jakarta, 1423H, hal. 134-135.

129



Karena untuk sifat-sifat lainnya, pada kenyataannya
mereka tolak dengan alasan harus di-takwil (sesuai akal
logika mereka), yang hakikatnya adalah tahrif.

Maka benarlah perkataan Syaikhul Islam Ibnu
Taimiyyah rahimahullahu Ta’ala,

o o S 3155 N ) el 32052y st Sl 1,
taly oomeVly O ol o Sh J Ldad) liall 13U ollad)
o] Je ostine Vo 0L dlaly caldll o S ) sollE Ll

)Ny sy a8 3 i)

“ ... Akan tetapi Abul Ma’ali Al-Juwaini, dan tokoh semisal yang
menisbatkan diri kepada agidah Asy’ariyyah, mereka menyebutkan
dalam kitab-kitab mereka berbagai argumentasi akal logika untuk
menolak sifat-sifat khabariyyah, yang (argumentasi) tersebut tidak
disebutkan oleh Ibnu Kullab, Abul Hasan Al-Asy’ari, dan para imam
yang merupakan sahabat keduanya, semacam Al-Qadhi Abu Bakr bin
Thayyib dan lainnya. Karena mereka (Asy’ariyyah generasi
awal), menetapkan sifat-sifat khabariyyah seperti sifat (Allah
memiliki) wajah (al-wajhu), tangan (yadain) dan juga sifat
istiwa’.1%

Contoh lainnya, mereka menolak sifat
Allah ghadhab (Allah murka), karena tidak terdapat dalam dua
puluh sifat. Sehingga mereka pun mentakwil sifat tersebut
menjadi “memberikan hukuman”. Fakhruddin Ar-Razi
rahimahullah (tokoh Asy’ariyyah generasi muta’akhirin) berkata;

Jlal py ey alemVlspgny il as 0Ly T ) add) IS,

sy o) b ol s ) Loy 1303 e opamid) 1) e

130

169 Dar’u Ta’arudhi al-'Aqli wa an-Nagli, Ibnu Taimiyah, (5/248).



Il oy el s s e spqey il s ol gel T

? 5l 4a ligs Llidl

“Demikian pula ghadhab (murka) itu memiliki permulaan.
yaitu mendidihnya darah di dalam hati dan keinginan
(syahwat) untuk memberikan hukuman. Dan ghadhab memiliki
akhir (ghayah), yaitu pelaksanaan hukuman kepada yang
dimurkai. Jika kita mensifati Allah dengan sifat ghadhab, maka
maksudnya bukan permulaan tersebut, yaitu mendidihnya
darah di dalam hati dan keinginan (syahwat) untuk
memberikan hukuman. Akan tetapi, yang kami maksud
adalah titik akhirnya, yaitu pemberian hukuman, beginilah
undang-undang yang berlaku.170

Konsekuensi dari perkataan Fakhruddin Ar-Razi, kalau
kita katakan, “Jangan berbuat dosa, nanti Allah murka”, maka
kalimat ini adalah kalimat yang salah menurut ‘aqidah
Asy’ariyyah. Karena sifat ghadhab / murka tidak ada dalam dua
puluh sifat.

5. Sanggahan ke lima: Konsekuensi dari aqidah Asy’ariyyah
adalah Asy’ariyyah sendiri melakukan tasybih
Contoh dari perkataan Ar-Razi dan tokoh-tokoh
Asy’ariyyah lainnya, bahwa jika kita menetapkan
makna ghadhab secara hakiki, maka konsekuensinya
menyamakan Allah dengan makhluk. Karena ghadhab menurut
mereka adalah mendidihnya darah dalam hati dan syahwat
untuk menghukum. Ini adalah sifat makhluk. Oleh karena itu,
harus ditolak (supaya tidak terjerumus dalam tasybih) dalam
bentuk ditakwil.
Kalau begitu, ini pun merupakan tasybih. Karena jika
ditetapkan sifat iradah (berkehendak), maka hal itu juga
menyamakan Allah dengan makhluk. Karena iradah adalah

170 . Asaasut Taqdiis, Fakhruddin ar-Razi, hal.147-148.

131



132

condongnya hati untuk melakukan atau tidak melakukan
sesuatu. Ini sifat makhluk, karena makhluk juga memiliki
kehendak. Jadi, seharusnya (Asy’ariyyah) juga menolak
sifat iradah. lalu kenapa justru ditetapkannya?

Maka Asy’ariyyah akan menjawab, “Iradah yang kami
tetapkan adalah iradah yang sesuai dengan keagungan dan
kebesaran Allah Ta’ala, tidak sama dengan makhluk.”

Jawaban ahlus sunnah, “Begitu juga kami, kami pun
menetapkan sifat ghadhab (murka) sesuai dengan keagungan
dan kebesaran Allah Ta’ala, tidak sama dengan makhluk.”
Inilah praktek dari sebuah kaidah yang sangat masyhur yang
dimiliki oleh ahlus sunnah ketika membantah Asy’ariyyah,

25 3 58 oliall a3 )

“Perkataan (keyakinan) terhadap sebagian sifat-sifat (Allah) adalah
sebagaimana perkataan (keyakinan) terhadap sebagian (sifat-sifat
Allah yang lainnya).”

Maksudnya, sebagaimana (Asy’ariyyah) menetapkan
sifat mendengar (as-samu) dan melihat (al-bashar) sesuai dengan
keagungan dan kebesaran Allah Ta’ala, tidak sama dengan
makhluk, begitu pula (ahlus sunnah) pun menetapkan
sifat yadain, wajah, ‘ainain, ghadhab, ridho, dan mahabbah (dan
seluruh sifat-sifat lainnya) sesuai dengan keagungan dan
kebesaran Allah Ta’ala, tidak sama dengan makhluk.

Jika dibedakan antara iradah tanpa takwil dan mahabbah
atau ghadhab dengan takwil karena tidak ada dalam sifat yang
7 atau 20, maka hal ini adalah aqidah yang kontradiktif, tidak
bisa diterima oleh akal sehat.



6. Sanggahan ke enam : Aqidah Asy’ariyyah ini ternyata tidak
sama dengan aqidah Abul Hasan Al-Asy’ari.

Agidah Asy’ariyyah yang membatasi sifat hanya menjadi
tujuh atau dua puluh, dan menolak sifat-sifat lainnya (misalnya
sifat yadain, ‘ainain, dan wajah) ternyata diselisihi oleh Abul
Hasan Al-Asy’ari rahimahullah itu sendiri. Beliau berkata,

Al ) :J\.ﬁ«bﬁg&J;Jiy s Jo: )3 dﬁ‘u&j Q)Jju\quu

(e il L) s s d 3, (el 355
“lika kami ditanya, apakah Engkau mengatakan (meyakini) bahwa
Allah  memiliki yadain (dua tangan)? Kami (Abul Hasan Al-
Asy’ari) mengatakan demikian (bahwa Allah memiliki dua tangan,
pen.). Hal itu telah ditunjukkan oleh firman Allah Ta’ala, “Tangan
Allah di atas tangan mereka” (QS. Al-Fath [48]: 10) dan firman Allah

Ta'ala, “yang telah Aku ciptakan dengan kedua tangan-Ku.” (QS.
Shaad [38]: 75)"171,

Di awal kitab, beliau dengan tegas mengatakan,
SN o d ol

“Sesungquhnya Allah  memiliki dua tangan (yadain) tanpa
(perlu) memvisualisasikannya.”

SN Loy 4 0l

“Sesungquhnya Allah memiliki wajah tanpa (perlu)
memuvisualisasikannya.”

SN, e A 0

171 Al-Ibaanah “an Ushuul ad-Diyaanah, Abul Hasan al-Asy’ariy, hal.125.

133



F.

“Sesungquhnya Allah memiliki dua mata (‘ainain), tanpa (perlu)
memuvisualisasikannya.”

as e o g sl 0,

“Dan sesungguhnya Allah Ta’ala itu istiwa’ (tinggi di atas) ‘arsy-
Nya.

Bahkan, beliau sendiri membantah aqidah Asy’ariyyah
yang  menolak  sifat istiwa’ dan = mentakwilnya
menjadi “istaula” (menguasai) di kitab yang sama.172

Kesimpulan

Berdasarkan poin-poin penjelasan ini, maka aqidah
Asy’ariyyah yang menetapkan sifat Allah hanya 7 atau 20, tidaklah
sesuai dengan aqidah Ahlus Sunnah yang menetapkan semua
nama dan sifat yang ditetapkan oleh Allah Ta’ala dan Rasul-Nya di
dalam kitabullah (Al-Qur'an) dan As-Sunnah. Bahkan
bertentangan dengan aqgidah imam mereka sendiri, yaitu Abul
Hasan Al-Asy’ari rahimahullah. karena nama dan sifat termasuk
dalam perkara ghaib, sehingga seharusnya akal manusia tunduk
kepada wahyu yang telah Allah Ta’ala turunkan, bukan
sebaliknya.

Namun, perlu diketahui bahwa ketika menjelaskan
kesalahan ‘aqidah Asy’ariyyah bukan berarti mengkafirkan
mereka. Bahkan, para ulama ahlus sunnah memberikan ‘udzur
kepada tokoh Asy’ariyyah, bahwa maksud mereka sebetulnya
baik, yaitu tidak ingin terjerumus dalam tasybih (menyamakan
Allah dengan makhluk). Namun, mereka kemudian salah jalan
dengan tidak mengikuti manhaj para sahabat radhiyallahu
‘anhum. mereka ingin terhindar dari tasybih, namun justru
terjerumus dalam takwil dan tafwidh. Ini menunjukkan bahwa

niat mereka sebetulnya adalah mencari kebenaran. Wallahu a'lam.
E

134

172 https:/ /muslim.or.id/36060-ketika-mereka-menolak-sifat-uluw-dan-istiwa.



BIOGRAFI PENULIS

Nama : Hendra Oktafia Saputra

Tempat, Tanggal lahir : Kotomarapak (Pariaman, Sumbar), 20
Oktober 1984

Alamat : Komplek Pondok Pesantren

Riyadussholihin, Rocek, Cimanuk,
Pandeglang Banten

Riwayat Pendidikan

Pendidikan Formal:

e 2021-2023 : IUM (Islamic University of Minnesota-USA) (S3),
Prodi Figih dan Ushul Figih

e 2016 -2020 : UIN Syarif Hidayatullah Jakarta (S2), Prodi Syari'ah
Islam.

e 2010-2015 : Jami'ah El-Imam Ibnu Sa’ud University (LIPIA
Jakarta) (S1), Prodi Syari’ah Islamiyah

e 2004 -2006 :PGSD / MI (D2) STIT SB Pariaman, Sumbar

e 2001 -2004 :MAN Padusunan, Sumbar

e 1998 - 2001 :MTsN Pauh Pariaman, Sumbar

e 1992 -1998 :SDN 24 Pariaman, Sumbar

Pendidikan Non Formal:
e 2007 - 2009 : Pesantren Ta’'zhim As-Sunnah Pekanbaru

Karir

e 2004 -2006 :GuruMIMuhammadiyah Pariaman

e 2008-2009 : Guru Diniyah Pesantren Ta’zhimus Sunnah
Pekanbaru

e 2014 -2015 :Pembimbing Tahsin Al-Qur an Baitul Mal Muamalat,
Tanggerang

e 2014-2015 :Guru Alqur’an di SMK Mardika, Condet, Jaksel

e 2014-2022 : Guru PAI di SDI, SMP, SMA Annash, Ps. Minggu,
Jaksel

135



136

2016- 2019 : Pengajar Mahasantri Pondok Pesantern MAIS di
Bekasi

2021- saat ini: Dosen PAI BSI dan Universitas Nusa Mandiri di
Jakarta

2022- saat ini: Pengawas Yayasan Sufara Alkhayr, Jakarta

2022 : Dosen PAI di STAIR Pandeglang, Banten

2022 : Ketua Prodi dan Dosen PAI di Kampus
MISBA, Tangerang, Banten

2024- saat ini : Dosen PAI Pasca Sarjana (S2) di Kampus
MISBA, Tangerang, Banten

2023 - saat ini : Dosen beberapa matakuliah di kampus
Madinah Salam, Jakarta

2023 - saat ini : Dosen beberapa matakuliah di kampus
PODIA, Jakarta



SISI KELAM ILMU KALAM
Meswinghag Tabin Misteri yang Belim Tervmgleag

Imam lbnu Abil'lzz - rahimahullah - berkata:
AR LA s S 15l s s R 3 L
XS PNER T e ALY U
Maka dia terobang-ambing antara kekafiran dan iman, antara
membenarkan dan mendustakan, antara menetapkan dan mengingkar
selalu kacau dan bingung serta menyimpang dan bimbang; dia bukan
mukmin yang membenarkan, tetapi juga bukan orang yang ingkar dan
mendustakan. (Syarah Al Agidah At Thahawiyah ke 42)

Imam Ibnu Hajar al Atsgalani -rahimahullah- menukil dari kitab
Sejarah Islam karya Imam Az-dzahabi- rahimahullah tentang Imam Al-
Amidi yang terkenal tidak shalat ketika menekuni ilmu Kalam: Syekh
Syamsuddin |bnu Abi Umar berkata: "Kami bolak balik menemui
Sayfuddin al-Amidi, maka kami ragu apakah ia shalat atau tidak, maka
kami biarkan sampai tertidur dan kami tandai kakinya dengan tinta,
ternyata bekasnya masih ada padahal sudah berlalu dua hari.

(Lisan al Mizan - Ibnu hajar al'Asqalani.)

Begitulah gambaran mereka yang berpaling dari petunjuk al-
Qur'an dan as-Sunnah, berbagai permasalahan agama sudah dijelagkan
di dalamnya dengan terang benderang. Namun ketika jiwa
terkontaminasi konsep ilmu Kalam maka hati menjadi kelam sehingga
susah menerima kebenaran, hidup selalu berada dalam kebimbangan
dan keraguan, terombang-ambing antara kekafiran dan keimanan.
Maka benarlah apa yang disabdakan RasulullahE

Sle ) ki lae o b e LgHl aliatd o 180 538
" Aku telah tinggalkan untuk kalian petunjuk vang terang benderang,
malamnya seperti siang. Tidak ada yang berpaling darinya setelah
kepergianku melainkan ia akan binasa. (HR.1bnu Majah no 43)

Abul Ma'ali al-Juwayni, Ibnu Rusyd, al-Fakhrurrazi, dan al-Amidi-
rahimahumullah-, adalah segeintir dari ulama Islam yang pernah
mengecap pahitnya racun ilmu Kalam dan menanggung penyesalan di
akhir hayat mereka. Semoga kita dapat memetik pelajaran dari
perjalanan hidup mereka karena di antara kiat orang yang sukses adalah
orangyang dapat mengambil pelajaran dari orang lain.

[

e

9 TEE2¥1 U &Tadaz




	Page 1
	Page 1

